

الطلبقة السّابقة عِسْرَق بحثوق الطلبقة السّابقة عِسْرَق بحثوق الطلبقة السّابقة عِسْرَق بحثوق الطبقة السّابقة عِسْرَق بحثوق الطبق معفوظة بالمن الاشكال او مغطه وزسخه في أي او اي جزء منه باي شكل من الاشكال او مغطه وزسخه في أي الله إلى لهذ أخرى دون الحصول على إذن خطي مسبق من الناشر الله أي لهذ أخرى دون الحصول على إذن خطي مسبق من الناشر السّائية السخوية السخوية السخوية المنافية المنام شاع إن خلاف من المناقب المناقبة السخوية المناقبة ال



مسائل جماعيت المسائل المسائل عدد المسائل المسائل عدد عاليف المسائل المسائل عدد المسائل ا

# 

فال اللهُ تَعالى:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ.

يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَلْدَهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ

حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارى ولَكِنَّ عَذَابَ اللهِ

شَديدُ ﴾.

[الحج: ١-٢]

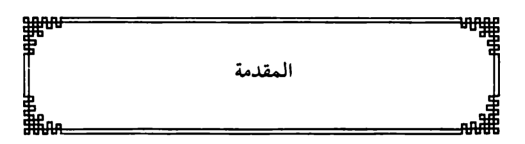
وقالَ تَعالى:

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُها فَأَتَى لَهُمْ إِذَا جَاءَتُهُمْ ذِكْرَاهُمْ ﴾ .

[محمد: ۱۸]

- ويشتمل على المباحث التالية:

   الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر وأثر ذلك على الإنسان.
   الثاني: أسماء يوم القيامة.
   الثالث: حجّية خبر الآحاد في المقائد.
   الرابع: إخبار النبي ﷺ عن الغيوب المستقبلة.
   الخامس: علم الساعة.
   السادس: قرب قيام الساعة. الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر وأثر ذلك على سلوك



إن الحمد الله؛ نحمده، ونستعينُه، ونستغفره، ونعوذ بالله مِن شُرور أنفسنا، ومِن سيِّئات أعمالِنا، مَن يهدِه الله؛ فلا مضلَّ له، ومَن يُضْلِل؛ فلا هادي له.

وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له، وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُه ورسولُه.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ولا تَمُوتُنَّ إِلَّا وأَنْتُمْ مُسْلِمونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمْ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَها وَبَثَ مِنْهُما رِجَالًا كَثيراً ونِساءً واتَّقوا اللهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْخَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقيباً ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيداً . يُصْلَحْ لَكُمْ أَعْمالَكُمْ ويَغْفِرْ لَكُمْ ذُنوبِكُمْ ومَنْ يُطِعِ اللهَ ورَسولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظيماً ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) هذه خطبة الحاجة التي كان رسول الله ﷺ يعلمها أصحابه.

[الأحزاب: ٧٠ ـ ٧١].

أما بعد:

فإن الله تعالى أرسل محمَّداً ﷺ بالحق بشيراً ونـذيراً بين يدي الساعة، فلم يترك خيراً؛ إلا دلَّ أمَّته عليه، ولا شرّاً؛ إلا حذَّرها منه.

ولمَّا كانت هٰذه الأمة هي آخر الأمم، ومحمَّدُ عَلَيْ هو خاتَم الأنبياء؛ خَصَّ الله تعالى أمَّته بظهور أشراط الساعة فيها، وبيَّنها لهم على لسان نبيه على لسان نبيه أكمل بيان وأتمَّه، وأخبر أنَّ علامات الساعة ستخرج فيهم لا محالة، فليس بعد محمَّدٍ عَلَيْ نبيُّ آخر يبيِّنُ للناس هٰذه العلامات، وما سيكون في آخر الزمان من أمور عظام مؤذِنة بخراب هٰذا العالم، وبداية حياة جديدة؛ يُجازى فيها كلُّ بحسب ما قدَّمت يداه، ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ .

<sup>=</sup> انظر: «خطبة الحاجة» للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبع المكتب الإسلامي.

وهي في «سنن ابن ماجه»، كتاب النكاح، باب خطبة النكاح، من رواية عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، (١ / ٦٠٩ ـ ٦١٠)، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، ط. دار إحياء التراث العربي، عام (١٣٩٥هـ).

ورواه الإمام أحمد (٥ / ٢٧٢) (ح ٣٧٢١)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده من طريق أبي عبيدة ضعيف لانقطاعه، ومن طريق أبي الأحوص عوف بن مالك بن نضلة صحيح لاتصاله». «المسند»، طبع دار المعارف بمصر، (١٣٦٧هـ).

وقال الألباني على الطريق الثاني: «صحيح على شرط مسلم». «خطبة الحاجة» (ص 12).

وقد ورد ذكر طرف من هذه الخطبة في وصحيح مسلم»، كتاب الجمعة، باب خطبته على الجمعة، (٦ / ١٣٨٩ ـ مع شرح النووي)، طبعة دار الفكر، ط. ثالثة، (١٣٨٩ هـ).

وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧ ـ ٨].

ولمَّا كان من العقائد التي يجب الإيمان بها: الإيمان باليوم الأخر وما فيه من ثواب وعقاب، ولما كان نظر الإنسان قد لا يعدو هذه الحياة وما فيها من مَتاع، فينسى اليوم الآخر، ولا يعمل له؛ جَعَلَ اللهُ بين يدي الساعة أماراتٍ تدلُّ على تحقُّقها، وأنها ستقع حتماً، حتى لا يخامر الناس أدنى شك فيها، ولا يفتنهم شيءٌ عنها.

فمن المعلوم أن الصادق المصدوق على إذا ذكر من أشراطها شيئاً، ورأى الناس وقوع ذلك الشيء؛ علموا يقيناً أن الساعة آتية لا ريب فيها، فيعملوا لها، ويستعدُّوا لذلك اليوم، ويتزوَّدوا بالصَّالحات قبل فوات الأوان وانقضاء الأجل المحدود: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ في جَنْبِ اللهِ وإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ . أو تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدانِي لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ . أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدانِي لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ . أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدانِي لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ . أَوْ تَقُولَ حِيْنَ تَرَى العَذابَ لو أَنَّ لي كَرَّةً فأكونَ مِن المُحْسِنينَ ﴾ [الزمر: ٥٦ - ٥٨].

وكان النبي ﷺ يقول في خطبته: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين».

وكان إذا ذَكر الساعة؛ احمرَّتْ وجنتاهُ، وعلا صوتُه، واشتدَّ غضبه؛ كأنه نذير جيش يقول: صبَّحكم مسَّاكم(١).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الجمعة، باب خطبته يخ في الجمعة، (٦ / ١٥٣ - مع شرح النووي)، و «سنن النسائي» ـ واللفظ له ـ، كتاب صلاة العيدين، باب كيف الخطبة، (٣ / ١٨٨ - ١٨٩ ـ مع شرح السيوطي وحاشية السندي)، تصحيح حسن المسعودي، طبع دار إحاء التراث العربي، الشركة العامة، بيروت، و «سنن ابن ماجه»، المقدمة، باب اجتناب البدع والجدل، (١ / ١٧)، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي.

وقد أشفق الصحابة رضي الله عنهم من قيام الساعة عليهم، وظهر ذلك جليًا عندما وصف لهم النبي على الدَّجَالَ؛ كما جاء في حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه؛ قال: ذكر رسول الله على الدَّجَال ذات غداة، فخفض فيه ورفع، حتى ظنناه في طائفة النخل، فلما رحنا إليه؛ عرف ذلك فينا، فقال: «ما شأنكم؟». قلنا: يا رسول الله! ذكرتَ الدَّجَالَ غداة، فخفضتَ فيه ورفعتَ حتى ظننًاه في طائفة النخل. فقال: «غيرَ الدَّجال فخفضتَ فيه ورفعتَ حتى ظننًاه في طائفة النخل. فقال: «غيرَ الدَّجال أخوني عليكُم، إن يخرجُ وأنا فيكم؛ فأنا حجيجه دونكم، وإن يخرجُ ولستُ فيكم؛ فامرؤ حَجيجُ نفسه، والله خليفتي على كل مسلم»(١).

وقد ظهر كثيرٌ من أشراط الساعة ، وتحقَّق ما أخبر به المصطفى عَيَّة ، فكل يوم يزداد فيه المؤمنون إيماناً به ، وتصديقاً له ، إذ يظهر مِن دلائل نبوِّته وآيات صدقِه ما يوجب على المسلمين التمسُّك بهذا الدين الحنيف .

وكيف لا يزدادون إيماناً وهم يرونَ هذه المغيَّبات التي أخبر بها رسول الله ﷺ تقع كما أخبر؟! فإن كل واحدة من هذه الأشراط التي تحدث لمعجزة بيَّنة لنبي هذه الأمة ﷺ. فالويل ثم الويل لأولئك الجاحدين لرسالته، الصادِّين عنها، أو المتشكِّكين فيها.

وتأتي أهمّيّة هذا البحث في هذا الوقت الذي أخذ فيه بعض الكتاب المعاصِرينَ يشكّك في ظهور ما أخبر به على من المغيّبات التي يجب الإيمان بها، ومنها أشراط الساعة، فمنهم من أنكر بعضها، ومنهم من أوّلها بتأويلات باطلة!

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (۱۸ / ٦٣ \_ مع شرح النووي).

لهذا وذاك أحببت أن أجمع بحثاً مشتملاً على أشراط الساعة الصغرى والكبرى، بأدلّتها الثابتة من القرآن الكريم والسنة المطهّرة، ولم يكن البحث في هذا الموضوع سهلاً؛ فإنه يحتاج إلى بحث عن صحة الأحاديث، والجمع بين الروايات المختلفة.

وقد ألّف بعض العلماء مؤلّفات في أشراط الساعة، ولكنّهم لم يلتزموا فيها الاقتصار على ما ثبت من الأحاديث، بل تجدهم يسردون كثيراً من الروايات؛ دون تعرّض لدرجة الحديث من حيث الصحة والضعف؛ إلا في النادر، وهذا يجعل المطالع لها يختلط عليه الأمر، فلا يميّز بين الصحيح من غيره، وكذلك لم يتعرّضوا لشرح ما جاء في هذه الأحاديث مما يحتاج إلى بيان، ولكنهم - رحمهم الله - جمعوا لنا كثيراً من الأحاديث، ووفّروا علينا كثيراً من الجهد.

### ومن هذه الكتب:

١ ـ «الفتن»: للحافظ نُعيم بن حمَّاد الخُزاعي-، المتوفى سنة
 (٨٢٨هـ) رحمه الله.

٢ ـ «النهاية» أو «الفتن والملاحم»: للحافظ ابن كثير، المتوفَّى سنة (٧٧٤هـ) رحمه الله.

٣ ـ «الإشاعة لأشراط الساعة»: للشريف محمد بن رسول الحسيني البرزنجي، المتوفى سنة (١١٠٣هـ) رحمه الله.

٤ ـ «الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة»: للشيخ محمد صديق حسن القنوجي، المتوفى سنة (١٣٠٧هـ) رحمه الله.

٥ ـ «إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»:
 للشيخ حمود بن عبدالله التويجري النّجدي، ولا يزال الشيخ موجوداً حفظه
 الله.

. . . إلى غير ذلك من المؤلفات التي تناولت الحديث عن أشراط الساعة .

وقد استفدت ممّن سبقني ، ورأيتُ أن أسلك في هذا البحث مسلكاً الزمتُ به نفسي ، وهو أنني لا أذكر فيه شرطاً ؛ إلا ما نصّ عليه النبي عَنِيمُ أنه من أشراط الساعة \_ صريحاً أو دلالةً \_ ، والتزمتُ كذلك أن لا أذكر فيه إلاً ما كان صحيحاً أو حسناً من الأحاديث ؛ مسترشداً في ذلك بأقوال علماء الحديث في تصحيح الحديث أو تضعيفه .

وإيثاراً للاختصار؛ فإنني لم أذكر جميع الأحاديث الصحيحة في كل شرط، بل اكتفيتُ ببعض الأحاديث التي تشِتُ أنَّ هذه العلامة من أشراط الساعة.

وذكرتُ أيضاً ما يحتاجُ إليه كل شرطٍ؛ مِن بيان لمعنى لفظ غريب، أو بيان للأماكن التي ورد ذكرها في الأحاديث، وكذلك أعقبتُ كل علامة بشرح موجز مقتبس من كلام العلماء، أو ممّا جاء من الأحاديث التي لها علاقة بالعلامة المشروحة، وتعرّضتُ للرّد على بعض من أنكر شيئاً من أشراط الساعة، أو تأوّلها بغير ما تدلُّ عليه أحاديثُها، وبيّنتُ أن أشراط الساعة من الأمور الغيبيَّةِ التي يجب الإيمان بها كما جاءت، ولا يجوزُ ردُّها أو جعلها رموزاً للخير أو للشر أو ظهور الخرافات.

ولما كان كثيرٌ مِن أشراط الساعة ورد في أخبار آحاد؛ عقدتُ في أول

البحث فصلاً في بيان حجِّيَّةِ خبر الأحاد، وذلك للرَّدِّ على مَن أنكر حجِّيَّةَ الآحاد، وزعم أنها لا تقوم عليها عقيدة.

وكذلك؛ فإن هذا البحثُ دعوةٌ للإيمان بالله تعالى وباليوم الآخر، وتصديقٌ لما أخبر به الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحيّ يُوحى، صلى الله عليه وآله وصحبه وسلّم تسليماً كثيراً.

وهو أيضاً دعوة للتأهب لما بعد الموت؛ فإن الساعة قد قُربَت، وظهر كثيرٌ من أشراطها، وإذا ظهرتِ الأشراط الكبرى؛ تتابعت كتتابع الخرز في النظام إذا انفرط عقده، وإذا طلعتِ الشمسُ من مغربها؛ قُفِل باب التوبة، وخُتِمَ على الأعمال، فلا ينفع بعد ذلك إيمانٌ ولا توبةٌ؛ إلا مَن كان قبل ذلك مؤمناً أو تائباً: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْساً إِيْمانُهَا لَمْ تَكُنْ أَمَنتُ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ في إِيْمانِها خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

ويومئذ ﴿ يَتَذَكَّرُ الإِنْسَانُ مَا سَعَى . ويُرِّزَتِ الجَحِيْمُ لِمَنْ يَرَى . فأَمَّا مَنْ خَافَ مَنْ طَغَى . وآثَرَ الحَياةَ الدُّنيا . فإِنَّ الجَحِيمَ هِيَ المَأْوَى . وأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ . ونَهَى النَّفْسَ عَنِ الهَوَى . فإِنَّ الجَنَّةَ هِيَ المَأْوَى ﴾ [النازعات: ٣٥ - ٤١].

نسأل الله العظيم، ربَّ العرش العظيم، أن يجعلنا من الأمنين يوم الفزع الأكبر، وممَّن يُظلِّهُمُ في ظلِّه يوم لا ظلَّ إلا ظلَّه.

## 0 خطة البحث:

يشتمل هذا البحث على مقدمة، وتمهيد، وبابين، وخاتمة: \_ أما المقدمة؛ فتشتمل على أهمية هذا الموضوع، وخطته. وأما التمهيد؛ فيشتمل على عدة مباحث:

المبحث الأول: تحدثتُ فيه عن أهمية الإيمان باليوم الآخر، وأثر ذلك على سلوك الفرد والمجتمع.

المبحث الثاني: ذكرتُ فيه أن من مظاهر الاهتمام باليوم الآخر - إلى جانب ذكر أشراطه - كثرة ذكره في القرآن بأسماء مننوعة، وذكرتُ طرفاً من هذه الأسماء، مع ذكر الأدلَّة من القرآن الكريم على ذلك.

المبحث الثالث: تحدثتُ فيه عن حجِّيَّة خبر الواحد في أمور العقيدة وغيرها، وبيَّنْتُ فيه أن الحديث إذا صحَّ ؛ وجب اعتقاد ما جاء فيه.

وتأتي أهمية هذا المبحث أنه ردَّ على الذين لا يأخذون بخبر الواحد في أمور العقيدة، وبيَّنتُ أن قولهم هذا يستلزم رد مثات الأحاديث الصحيحة، وأنه قولٌ مُبْتَدَعُ في الدين، ليس عليه دليلٌ ولا برهانٌ.

المبحث الرابع: بينتُ فيه أن النبي عَلَيْهُ أخبر أمته عما كان وما يكون إلى قيام الساعة، ومن ذلك أشراط الساعة التي نالت من ذلك النصيب الأوفر، ولذلك جاءت أحاديث أشراط الساعة كثيرة جدّاً، ورُوِيَت بألفاظ مختلفة.

المبحث الخامس: تحدَّثُ فيه عن علم قيام الساعة، وبيَّنْتُ فيه أن علمها ممَّا استأثر الله تعالى به، وذكرتُ الأدلَّة في ذلك، ثم رددتُ على مَن قال بأن النبي علم وقتها، وكذلك على مَن قال بتحديد عمر الدنيا، وبيَّنْتُ أنَّ هٰذا القول مصادمُ للقرآن والسنة، وذكرتُ طائفة من أقوال العلماء في الرَّدِ على مثل هٰذه الأقوال.

المبحث السادس: تحدَّثتُ فيه عن قرب الساعة، وأنه لم يبقَ مِن الدنيا إلا القليل بالنسبة إلى ما مضى من عمرها.

\_ وأما الباب الأول؛ فيشتمل على ثلاثة فصول:

الفصل الأول: تحدثتُ فيه عن تعريف معنى الشرط في اللغة والاصطلاح، وكذلك معنى الساعة في اللغة والاصطلاح الشرعي، وبيّنتُ فيه أن الساعة جاءت على ثلاث معان:

- ١ ـ الساعة الصغرى.
- ٢ \_ الساعة الوسطى .
- ٣ ـ الساعة الكبرى.

الفصل الثاني: تحدّثتُ فيه عن أقسام أشراط الساعة، وأنها تنقسم إلى قسمين:

- ۱ ـ أشراط صغرى.
- ۲ ـ وأشراط كبرى.

وعرَّفتُ كل قسم ، وذكرتُ أن بعض العلماء قسَّمها من حيث ظهورُها إلى ثلاثة أقسام:

- ١ ـ قسم ظهر وانتهى.
- ٢ ـ قسم ظهر ولا زال يكثر ويتتابع.
  - ٣ ـ قسم لم يظهر إلى الآن.

الفصل الثالث: تحدُّثتُ فيه عن أشراط الساعة الصغرى، وهى:

١ ـ بعثة النبي ﷺ.

- ٢ \_ موته ﷺ .
- ٣ ـ فتح بيت المقدس.
  - ٤ \_ طاعون عمواس.
- ٥ \_ استفاضة المال والاستغناء عن الصدقة.
  - ٦ ـ ظهور الفتن.
  - ٧ ـ ظهور مدَّعي النبوَّة.
    - ٨ ـ انتشار الأمن.
    - ٩ ـ ظهور نار الحجاز.
      - ١٠ \_ قتال الترك.
      - ١١ \_ قتال العجم.
      - ١٢ ضياع الأمانة.
  - ١٣ \_ قبض العلم وظهور الجهل.
  - ١٤ \_ كثرة الشرط وأعوان الظلمة.
    - 10 ـ انتشار الزنا.
    - ١٦ ـ انتشار الربا.
  - ١٧ \_ ظهور المعازف واستحلالها.
  - ١٨ \_ كثرة شرب الخمر واستحلالها.
  - ١٩ ـ زخرفة المساجد والتباهي بها.
    - ٢٠ ـ التطاول في البنيان.
      - ٢١ ـ ولادة الأمّة لربتها.
        - ٢٢ \_ كثرة القتل.

- ٢٣ ـ تقارب الزمان.
- ٢٤ ـ تقارب الأسواق.
- ٢٥ \_ ظهور الشرك في هذه الأمة.
- ٢٦ ـ ظهور الفُحش وقطيعة الرحم وسوء الجوار.
  - ٢٧ \_ تشبُّب المشيخة.
    - ٢٨ \_ كثرة الشُّح .
    - ٢٩ \_ كثرة التجارة.
    - ٣٠ \_ كثرة الزلازل.
  - ٣١ ـ ظهور الخسف والمسخ والقذف.
    - ٣٢ ـ ذهاب الصالحين.
      - ٣٣ \_ ارتفاع الأسافل.
    - ٣٤ ـ أن تكون التحيَّة للمعرفة .
    - ٣٥ \_ التماس العلم عند الأصاغر.
    - ٣٦ ـ ظهور الكاسيات العاريات.
      - ٣٧ ـ صدق رؤيا المؤمن.
      - ٣٨ ـ كثرة الكتابة وانتشارها.
  - ٣٩ ـ التهاون بالسنن التي رغّب فيها الإسلام.
    - ٤٠ ـ انتفاخ الأهلّة .
- ٤١ ـ كثرة الكذب وعدم التثبّت في نقل الأخبار.
  - ٢٤ \_ كثرة شهادة الزور وكتمان شهادة الحق.
    - ٤٣ \_ كثرة النساء وقلة الرجال.

- ٤٤ ـ كثرة موت الفجأة.
- ٤٥ ـ وقوع التناكر بين الناس.
- ٤٦ \_ عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً.
  - ٤٧ \_ كثرة المطر وقلة النيات.
- ٤٨ ـ حَسْر الفرات عن جبل من ذهب.
- ٤٩ ـ كلام السباع والجمادات للإنس.
  - ٥ \_ تمنِّي الموت من شدة البلاء.
  - ١٥ كثرة الروم وقتالهم للمسلمين.
    - ٥٢ ـ فتح القسطنطينية.
    - ٥٣ ـ خروج القحطاني .
      - ٤٥ \_ قتال اليهود.
- نفي المدينة لشرارها ثم خرابها.
- ٥٦ ـ ظهور الريح التي تقبض أرواح المؤمنين.
  - ٥٧ ـ استحلال البيت الحرام وهدم الكعبة.
- \_ أما الباب الشاني؛ فالحديث فيه عن أشراط الساعة الكبرى، ويشتمل على تمهيد وتسعة فصول:
  - والتمهيد: يشتمل على مبحثين:
  - الأول: ترتيب أشراط الساعة الكبرى.
  - والثاني: تتابع أشراط الساعة الكبرى.
    - وأما الفصول؛ فهي:

الفصل الأول: تحدثت فيه عن ظهور المهدي.

ويشتمل الكلام فيه على اسمه، وصفته، ومكان خروجه، ثم ذكرتُ الأدلَّة من السنة على ظهوره، سواء ما كان فيه النصُّ عليه أو ذكر صفته، وذكرتُ أيضاً ما ورد في الصحيحين من الأحاديث التي تشتمل على صفة المهدي، وإن لم يرد ذكر اسمه.

ثم ذكرتُ كلام العلماء على تواتر أحاديث المهدي، وأعقبتُ ذلك بذكر الكتب التي صُنِّفتْ فيه، مع ذكر مؤلِّفيها من العلماء.

ثم تعرضتُ لذكر مَن أنكر ظهور المهدي، والرد عليه.

ثم تكلمتُ على حديث: «لا مهدي إلا عيسى بن مريم»، وبيَّنتُ أنه لا يصلح حجة لمن أنكر ظهور المهدي.

وأما الفصل الثاني؛ فتحدُّثتُ فيه عن المسيح الدجَّال.

وكان الكلام فيه على معنى لفظى المسيح والدجَّال.

ثم ذكرتُ صفة الدَّجال، والأحاديث الواردة في ذلك.

ثم الكلام على حياة الدجَّال؛ هل هو حيٌّ أم لا؟

واستلزم ذلك الحديث عن ابن صيًاد، فذكرتُ نبذة عن حياته، واسمه، وأحواله، وامتحان النبي على له، والاشتباه في أمره، ثم وفاته، ثم تكلمتُ عن اختلاف العلماء فيه؛ هل هو الدجّال الأكبر أم لا؟ فذكرتُ كلام الصحابة أولًا، وما ورد من الأحاديث في ذلك، ثم ذكرتُ أقوال العلماء في ابن صيًاد، ورددتُ على من قال: إن ابن صيًاد خرافة جازت

على بعض العقول! وبيُّنتُ أنه حقيقة بالأدلَّة الصحيحة من السنة.

ثم تحدَّثتُ عن مكان خروج الدَّجال، وأن الدَّجال يدخل جميع البلدان ما عدا مكة والمدينة.

ثم ذكرتُ أتباع الدَّجَّال، وفتنته.

ثم رددتُ على مَن أنكر ظهـور الـدجَّال، وبيَّنتُ أن ما يُعطاه من الخوارق أمور حقيقية.

وتحدثتُ كذلك عن كيفية الوقاية من فتنة الدجَّال، وما يجب على المسلم أن يتسلَّح به حتى ينجو من هذه الفتنة العظيمة.

ثم الكلام على الحكمة في عدم ذكر الدجَّال في القرآن صراحةً.

ثم ختمت الحديث عن الدجًال بذكر كيفية هلاكه والقضاء على فتنته.

وأما الفصل الثالث؛ فكان الحديث فيه عن نزول عيسى عليه السلام آخر الزمان؛ إماماً مقسطاً، وحكماً عادلاً.

وقبل الكلام على نزوله تحدَّثتُ عن صفته التي جاءت بها الروايات الصحيحة، مع ذكر هٰذه الروايات.

ثم تحدَّثتُ عن صفة نزوله عليه السلام، وموضع نزوله.

ثم ذكرتُ أقوالَ العلماءِ اللّذينَ نَصُّوا على تواتُرِ الأحاديثِ الواردةِ في نُزول ِ عيسى عليهِ السَّلامُ، وأنَّ نزولَه آخر الزَّمان ذَكَرَهُ طائفةٌ مِن العلماء في عقيدة أهل السنَّة والجماعة.

ثم ذكرتُ أدلةَ نزوله من الكتاب والسنة؛ علامةً على قرب الساعة، فبدأت بأدلَّة نزوله من القرآن الكريم، مع ذكر كلام المفسِّرين في ذلك، ثم ذكرتُ الأحاديث الدَّالة على نزوله، وأنها متواترة لا يجوز ردُّها، بل يجب الإيمان بها.

ثم ذكرتُ الحكمة في نزوله عليه السلام دون غيره من الأنبياء عليهم السلام، وبينتُ أنه ينزل حاكماً بشريعة الإسلام لا ناسخاً لها، مع ذكر الأدلَّة على ذلك.

وتحدَّثُ كذٰلك عن عهد عيسى عليه السلام، وأنه عصرُ أمن وسلام، تنزل السماء فيه بركاتها، وتُخْرِج الأرض خيراتها.

ثم ختمت الكلام فيه ببيان مدة بقائه بعد نزوله، ثم وفاته عليه السلام.

وأما الفصل الرابع؛ فهو عن ظُهور يأجوج ومأجوج، وقد بدأتُ بالحديث عن اشتقاق لفظتي (يأأجوج) و (مأجوج)، ثم تكلَّمتُ عن أصلهم، وبيَّنتُ أنهم مِن ذُريَّةِ آدم عليهِ السلام، ثم ذكرتُ صفتَهم، وكيفية خروجهم، مع ذكر الأدلَّة من الكتاب والسنَّة على ثبوت ظهورهم في آخر الزمان، ثم تحدَّثتُ عن سدِّ يأجوج ومأجوج، وأن هذا السدَّ غير معروف مكانه، وبيَّنتُ أن الأدلَّة تدلُّ على أنَّه لم يندكُ إلى الآن، ورددتُ على مَن قال: إنه قد اندكُ، وإن يأجوج ومأجوج قد خرجوا، وإنهم التَّتار الذين ظهروا في القرن السابع الهجري.

وأما الفصل الخامس؛ فكان عن الخسوفات الثلاثة، وهي خسفٌ

بالمشرق، وخسفٌ بالمغرب، وخسفٌ في جزيرة العرب.

تحدَّثت أولاً عن معنى الخسف، ثم بيَّنتُ أن هذه الخسوفات الثلاثة من أشراط الساعة الكبرى، وأنها لم تقع إلى الآن، وأما ما وقع من بعض الخسوفات؛ فإنما هي خسوفات جزئية، ذكرتها في أشراط الساعة الصغرى.

وأما الفصل السادس؛ فكان الحديث فيه عن الدُّخان.

ذكرتُ أوَّلًا الأدلَّة من القرآن الكريم على ثبوت ظهوره، وذكرتُ كذلك أقوالِ العلماء في هذا الدُّخان: هل وقع أم لا؟ مع بيان الراجع، ثم ذكرتُ الأدلَّة من السنة المطهرة.

وأما الفصل السابع؛ فتحدثت فيه عن طلوع الشمس من مغربها.

ذكرت أولاً الأدلة من القرآن الكريم، مع ذكر بعض أقوال المفسرين، ثم الأدلَّة من السنة، ثم مناقشة الشيخ محمد رشيد رضا في ردِّه لحديث أبى ذرِّ رضى الله عنه فى سجود الشمس.

ثم بيَّنتُ أنه بعد طلوع الشمس من مغربها لا يقبل الإيمان، ولا التوبة، بل يختم على الأعمال، ورددتُ على مَن قال بخلاف ذلك بالأدلَّة الصحيحة.

وأما الفصل الثامن؛ فتكلَّمتُ فيه عن خروج دابَّة الأرض. وذكرتُ أوَّلًا الأدلة من القرآن الكريم، ثم الأدلَّة من السنة الشريفة. ثم تحدَّثتُ عن مكان خروج هذه الدَّابَّة. ثم ذكرتُ الأقوال في نوع هذه الدابَّة، مع ذكر الراجح. ثم ذكرتُ عمل هذه الدَّابَّة إذا ظهرت.

وأما الفصل التاسع؛ فهو عن ظهور النار التي تَحْشُرُ النَّاس.

تحدثت عن مكان خروجها، والأدلَّة على ذٰلك، ثم كيفيَّة حشرها للناس، مع ذكر الأدلَّة أيضاً.

ثم تكلَّمت عن الأرض التي يحشر الناس إليها، ثم ذكرتُ فضل أرض الشام، والأحاديث الدالة على الترغيب في سكناه، والرد على من أنكر أن تكون أرض الشام هي أرض المحشر.

ثم بيَّنتُ أن هذا الحشر المذكور في الأحاديث يكون في الدنيا قبل يوم القيامة، وذكرتُ خلاف العلماء في ذلك، وبيان الراجح من الأقوال.

\_ الخاتمة: ذكرتُ فيها أهم النتائج التي توصلتُ إليها.

وبعد:

فإني أحمد الله وأشكره أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً، على تيسبيره وتسهيله، وأسأله المزيد من عونه وتوفيقه.

ولا أدَّعي أنني استكملتُ جميع جوانب البحث؛ فإن الكمال لله عز وجل، والنقص من طبيعة البشر، ولكنني بذلتُ وسعي، فما كان فيه من صواب؛ فمن توفيق الله عز وجل، وما كان غير ذلك؛ فأستغفر الله منه، وهو حسبي ونعم الوكيل.

وسبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين،

والحمد لله رب العالمين.

وصلى الله وسلَّم على عبده ورسوله محمد إمام المتَّقين، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين.

00000

# هذا الكتاب

رسالة علمية تقدَّم بها المؤلف لنيل درجة التخصُّص الأولى (الماجستير) من جامعة أم القرى، كلية الشريعة، فرع العقيدة.

وقد منح المؤلف عليها درجة (الماجستير) بتقدير ممتاز، وذلك في شهر محرَّم سنة (١٤٠٤هـ).

# المبحث الأول المبحث الأول الإنسان المبحث الأول الإنسان المبحث الأحر وأثره على سلوك الإنسان المبحد ا

الإيمان باليوم الآخر ركن من أركان الإيمان، وعقيدة من عقائد الإسلام الأساسية؛ فإن قضية البعث في الدار الآخرة هي التي يقوم عليها بناء العقيدة بعد قضية وحدانية الله تعالى.

والإيمان بما في اليوم الآخر وعلاماته من الإيمان بالغيب الذي لا يدركه العقل، ولا سبيل لمعرفته؛ إلا بالنص عن طريق الوحي.

ولأهمّية هذا اليوم العظيم؛ نجد أن الله تعالى كثيراً ما يربط الإيمان به بالإيمان باليوم الآخر؛ كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ البِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ المَشْرِقِ والمَغْرِبِ ولْكنَّ البِرَّ مَنْ آمَنَ باللهِ واليَوْمِ الآخِرِ [البقرة: ١٧٧]، وكقوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤمِنُ باللهِ واليَوْمِ الآخِرِ الطلاق: ٢]. . . إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

وقلَّ أن تمرَّ على صفحة من القرآن؛ إلا وتجد فيها حديثاً عن اليوم الآخر، وما فيه من ثواب وعقاب.

والحياة في التصور الإسلامي ليست هي الحياة الدُّنيا القصيرة المحدودة، وليست هي عمر الإنسان القصير المحدود.

إن الحياة في التصوُّر الإسلامي تمتدُّ طولاً في الزمان إلى أبد الآباد، وتمتدُّ في المكان إلى دار أخرى في جنَّة عرضها السماوات والأرض، أو نار تتَّسع لكثير من الأجيال التي عمَّرت وجه الأرض أحقاباً من السنين(١):

قال تعالى: ﴿ سَابِقُوا إلى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُها كَعَرْضِ السَّماءِ والأرْضِ أُعِدَّتْ للَّذِينَ آمَنُوا باللهِ ورُسُلِهِ ﴾ [الحديد: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَل ِ امْتَلاَتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزيدٍ ﴾ [ق: ٣٠].

إن الإيمان بالله واليوم الآخر وما فيه من ثواب وعقاب هو الموجّه الحقيقي لسلوكِ الإنسانِ سبيلَ الخير، وليس هناك أي قانون من قوانين البشر يستطيع أن يجعل سلوك الإنسان سويّاً مستقيماً كما يصنعه الإيمان باليوم الآخر.

ولهٰذا؛ فإن هناك فرقاً كبيراً وبوناً شاسعاً بين سلوك من يؤمن بالله واليوم الآخر، ويعلم أن الدنيا مزرعة الآخرة، وأن الأعمال الصالحة زاد الآخرة؛ كما قال الله تعالى: ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوى﴾ [البقرة: الآخرة؛ كما قال الله تعالى: الجليل عُمير بن الحمام(٢):

<sup>(</sup>١) انظر: «اليوم الآخر في ظلال القرآن» (ص ٣ ـ ٤)، جمع وإعداد أحمد فائز، مطبعة خالد حسن الطرابيشي، الطبعة الأولى، (١٣٩٥هـ).

<sup>(</sup>٢) عمير بن الحمام بن الجموح بن زيد الأنصاري رضي الله عنه: استشهد يوم بدر، وهو الذي رمى التموات عندما قال النبي على: «قوموا إلى جنة عرضها السماوات والأرض»، وقال: بخ بخ بخ بخ به قال رسول الله على: «ما يحملك على قول: بخ بخ به قال: لا والله يا رسول الله إلا رجاءة أن أكون من أهلها. قال: «فإنك من أهلها». فقال: لئن أنا =

رَكْضًا إلى اللهِ بِغَيْرِ زَادِ إلاَّ التَّقَى وَعَمَلِ المَعَادِ والصَّبْرِ في اللهِ عَلَى الجِهادِ وكُلُّ زَادٍ عُرْضَةُ النَّفادِ في اللهِ عَلَى الجِهادِ وكُلُّ زَادٍ عُرْضَةُ النَّفادِ في اللهِ عَلَى الجَهادِ والرَّشَادِ(۱)

هناك فرق بين سلوك من هذا حاله، وبين سلوك آخر لا يؤمن بالله، ولا باليوم الآخر وما فيه من ثواب وعقاب، «فالمصدِّق بيوم الدين يعمل وهو ناظرٌ لميزان السماء لا لميزان الأرض، ولحساب الآخرة لا لحساب الدنيا»(٢)، له سلوك فريدٌ في الحياة، نرى فيه الاستقامة، وسعة التصور، وقوة الإيمان، والثبات في الشدائد، والصبر على المصائب؛ ابتغاء للأجر والثواب، فهو يعلم أن ما عند الله خيرٌ وأبقى.

روى الإمام مسلم عن صهيب رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الأمر المؤمن! إن أمره كلَّه خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سرَّاء؛ صَبَرَ؛ فكان خيراً له، وإن صابته ضرَّاء؛ صَبَرَ؛ فكان خيراً له» (٣).

<sup>=</sup> حييت حتى آكل تمراتي هذه؛ إنها لحياة طويلة. ثم رمى بها وقاتل حتى قُتِل.

انظر: «صحيح مسلم»، كتاب الأمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد، (١٣ / ٤٥ ـ ٤٦ ـ مع شرح النووي)، و «تجريد أسماء الصحابة» (١ / ٤٢٢) للإمام الذهبي، ط. دار المعرفة ـ بيروت، و «فقه السيرة» (ص ٢٤٣ ـ ٢٤٤)، للشيخ محمد الغزالي، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، مطبعة حسان، الناشر دار الكتب الحديثة، الطبعة السابعة، (١٩٧٦م).

<sup>(</sup>١) «فقه السيرة» (ص ٢٤٤) للغزالي.

<sup>(</sup>٢) واليوم الأخر في ظلال القرآن، (ص ٢٠).

<sup>(</sup>٣) (صحيح مسلم)، كتاب الزهد، باب في أحاديث متفرقة، (١٨ / ١٢٥ ـ مع شرح النووي).

والمسلم لا يقتصر نفعه على البشرية ، بل يمتد إلى الحيوان ؛ كما في القول المشهور عن عمر بن الخطّاب رضي الله عنه: «لو عَثَرت بغلة في العراق ؛ لظننت أن الله سيسألني عنها: لِمَ لَمْ تُسَوِّ لها الطريق يا عمر»(١).

هٰذا الشعور هو من آثار الإيمان بالله واليوم الآخر، والإحساس بثقل التبعة، وعظم الأمانة، التي تحملها الإنسان وأشفقت منها السماوات والأرض والجبال، إذ يعلم أن كل كبيرة وصغيرة مسؤولٌ عنها، ومحاسب بها، ومجازى عليها، إن خيراً؛ فخير، وإن شرّاً؛ فشر:

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً ومَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَها وَيَيْنَهُ أَمداً بَعَيداً ﴾ [آل عمران: ٢٩].

﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمًّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَا لِهُ لَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغيرةً ولَا كَبيرةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً ولا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ [الكهف: ٤٩].

وأما الذي لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر وما فيه من حساب وجزاء؛ فهو يحاول جاهداً أن يحقِّق مآربه في الحياة الدُّنيا؛ لاهثاً وراء مُتَعها، متكالباً على جمعها، منَّاعاً للخير أن يصل الناس عن طريقه، قد جعل الدُّنيا أكبر همه، ومبلغ علمه، فهو يقيس الأمور بمنفعته الخاصة، لا يهمه غيره، ولا يلتفت إلى بني جنسه؛ إلا في حدود ما يحقِّق النفع له في هذه مدرد ما يحقِّق النفع له في الله على مناعة؛ لظننت أن الله

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم بلفظ: «لو ماتت شاة على شط الفرات ضائعة؛ لظننت أن الله سائلي عنها يوم القيامة». «حلية الأولياء وطبقات الأصفياء» (١ / ٥٣)، طبع دار الكتاب العربي.

الحياة القصيرة المحدودة، يتحرَّك وحدوده هي حدود الأرض وحدود هذا العمر، ومن ثَمَّ يتغير حسابه، وتختلف موازينه، وينتهي إلى نتائج خاطئة (١٠) لأنه مستبعدٌ للبعث، ﴿ بَلْ يُرِيدُ الإِنسانُ لِيَفْجُرَ أَمامَهُ . يَسْأَلُ أَيُومُ القِيامَةِ ﴾ [القيامة: ٥-٦].

هٰذا التصوَّر الجاهلي المحدود الضيِّق جعل أهل الجاهلية يسفكون الدماء، وينهبون الأموال، ويقطعون الطريق؛ لأنهم لا يؤمنون بالبعث والجزاء؛ كما صوَّر الله حالهم بقوله تعالى: ﴿وقَالُوا إِنْ هِيَ إِلاَّ حَياتُنَا الدُّنْيا ومَا نَحْنُ بِمَبْعوثِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، وكما قال قائلهم: «إنما هي أرحام تدفع، وأرض تبلع».

وتَمُرُّ القرون، ويأتي العجب، فيحدث من الإنكار أكبر من هذا، فنرى إنكاراً كليًا لما وراء المادة المحسوسة؛ كما في الشيوعية الماركسية الملحدة، التي لا تؤمن بالله تعالى ولا باليوم الآخر، وتصف الحياة بأنها (مادة) فقط! وليس وراء المادة المحسوسة شيء آخر؛ فإن زعيمهم (ماركس) الملحد يرى أنه لا إله! والحياة مادّة! ولذلك فهم كالحيوانات؛ لا يدركون معنى الحياة وما خُلِقوا له، بل هم ضائعون تائهون، إن تحقّق لهم اجتماعٌ؛ ففي ظلّ الخوف من سطوة القانون.

وتجد هذا الصنف من الناس من أشد الناس حرصاً على الحياة؛ لأنهم لا يؤمنون بالبعث بعد الموت؛ كما قال تعالى في وصف المشركين من اليهود وغيرهم: ﴿ولَتَجدَنَّهُمْ أُحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَياةٍ ومِنَ الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) انظر: «اليوم الأخر في ظلال القرآن» (ص ٢٠).

أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ومَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ العَذابِ أَنْ يُعَمَّرَ واللهُ بَصِيرٌ بما يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٩٦].

فالمشرك لا يرجو بعثاً بعد الموت، فهو يحبُّ طول الحياة، واليهوديُّ قد عرف ما له في الآخرة من الخزي، بما صنع بما عنده من العلم(۱)، فهذا الجنس وما شاكله هم شرُّ الناس، فتجده ينتشر بينهم: الجشع، والطمع، وقهر الشعوب، واستعبادهم، وسلب ثرواتهم؛ حرصاً منهم على التمتُّع بلذًات الحياة الدُّنيا، ولهذا يظهر بينهم الانحلال الخُلُقي، والسلوك البهيمي.

وهم إذا رأوا الحياة الدُّنيا تربو متاعبها وآلامها على ما يأملون من لذات عاجلة؛ لم يكن لديهم أي مانع من الإقدام على الموت، فهم لا يقدرون مسؤولية في حياة أخرى، فليس لديهم ما يمنع من إقدامهم على التخلُّص من هذه الحياة.

من أجل هذا اهتم الإسلام وجاء التأكيد في القرآن على قضية الإيمان باليوم الآخر، وإثبات البعث والحساب والجزاء، فأنكر على الجاهلين استبعادهم له، وأمر نبيه أن يقسم على أنه حقّ : ﴿ قُلْ بَلَى ورَبِي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوْنَ بِما عَمِلْتُمْ وَذَلكَ عَلَى اللهِ يَسيرُ ﴾ [التغابن: ٧]، وذكر من أحوال يوم القيامة، وما أعدّه لعباده المتقين من ثواب، وما أعدّه للعاصين من عقاب، ولفت نظر الجاحدين له إلى دلائل حقيّتِه ؛ استئصالاً للشّك مِن النفوس، وحتى يضع الناس نُصْبَ أعينهم هذا اليوم وما فيه من أهوال إلى من ألى من

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير ابن كثير» (١ / ١٨٤)، تحقيق عبدالعزيز غنيم ورميديه، مطبعة الشعب، القاهرة.

تقشعر لها الأبدان؛ ليستقيم سلوكهم في هذه الحياة؛ باتباع الدين الحق الذي جاءهم به رسولهم ﷺ، وإليك بعض هذه الأدلّة.

## أ ـ النشأة الأولى:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِنَ البَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَّقَةٍ وغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ . . . ﴾ الآيات [الحج : ٥ - ٧].

فَمَن قدر على خلق الإنسان في أطوار متعددة لا يعجز عن إعادته مرة أخرى، بل إن الإعادة أهون من البدء في حكم العقل؛ كما قال تعالى: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا ونَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظامَ وهِيَ رَمِيمٌ. قُلْ يُحْيِيها اللَّذِي أَنْشَأَهَا أُوَّلَ مَرَّةٍ وهُوَ بكُلِّ خَلْقِ عَليمٌ ﴾ [يس: ٧٨ - ٧٩].

ب ـ المشاهد الكونية المحسوسة الدالة على إمكان البعث:

قال تعالى: ﴿وَتَمرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا المَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهيجٍ . ذُلِكَ بأَنَّ اللهَ هُوَ الحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيي المَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ . وأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لا رَيْبَ فِيها وأَنَّ اللهَ يَبْعَثُ مَنْ في القُبور﴾ [الحج: ٥-٧].

فإحياء الأرض الميتة بالمطر وظهور النبات فيها دليل على قدرة الخالق جلَّ وعلا على إحياء الموتى وقيام الساعة.

## ج ـ قدرة الله الباهرة المتجلِّية في خلق الأعظم:

قالَ تعالى: ﴿ أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ والأَرْضَ بِقادِرٍ عَلَى أَنْ يَخُلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وهُوَ الخَلَّاقُ العَليمُ . إِنَّما أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ

كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨١ ـ ٨٢].

فخالق السماوات والأرض على عظمهما قادرٌ على إعادة خلق الإنسان الصغير؛ كما في قوله تعالى: ﴿لَخَلْقُ السَّماواتِ والأرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر: ٥٧].

د ـ حكمته تعالى الظاهرة للعيان والمتجلية في هذه الكائنات لكل مَن أنعم النظر وجرَّد الفكر من التعصُّب والهوى:

والحكيم لا يترك الناس سدى، ولا يخلقهم عبثاً؛ لا يؤمَرون، ولا يُنْهَوْن، ولا يُجْزَوْن على أعمالهم:

قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنا لَا تُرْجَعُونَ . فَتَعالى اللهُ المَلِكُ الحَقُ ﴾ [المؤمنون: ١١٥ ـ ١١٦].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّماواتِ والأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ . مَا خَلَقْناهُما إِلَا بِالحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُم لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الدخان: ٣٨ ـ ٣٩].

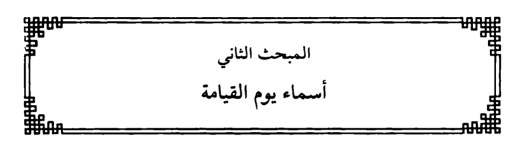
فمن البين أن من أدار نظره في عجائب هذه المخلوقات، وتدبّر ما فيها من نظام وإحكام، فكل شيء خُلِق بمقدار، وكلُّ شيء خُلِق لغاية وأمدٍ في تحقيق هذه الغاية بما يكفل وجودها وقيامها إن هو سار على النهج الذي أراده الله له.

إن النظر في هذا الكون الرحب ليرينا \_ إلى جانب شمول علمه تعالى وعظم قدرته \_ بالغ حكمته، فلا يترك الناس يعتدي قويَّهم على ضعيفهم دون أن يكون له رادع، ولا يترك هؤلاء الذين ينحرفون عن الجادَّة دون أن يكون لهم من العقاب فيما وراء هذه الحياة ما هم جَديرون به، ولا

يترك هؤلاء الذي كرَّسوا جهدهم ولم يدَّخروا وسعاً في العمل على مرضاة ربهم دون أن يجدوا من فضل الله وإنعامه عليهم في اليوم الآخر ما يعلمون معه أن ما ضحَّوْا به مِن متاع، وما تحمَّلوا مِن مشاقً في حياتِهم الدنيا، إنْ هو إلا نزرٌ يسيرٌ بجانب ما يجدون من ثواب ونعيم في جنة فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

إن الناس لو تأمَّلوا سنن الله الكونيَّة وجليل حكمته تعالى، وعظيم عنايته بالإنسان وتكريمه له؛ لدفعهم ذلك إلى الإيمان باليوم الآخر، فحينئذ لا تطلُّ الأنانية بوجهها البغيض، ولا يكون تكالبٌ على الحياة الدُّنيا، بل التعاون على البرِّ والتَّقوى.

00000



ومن مظاهر الاهتمام باليوم الآخر \_ إلى جانب ذكر أشراطه \_ كثرة ذكره في القرآن بأسماء متنوعة(١)، لكل منها دِلالته الخاصة، ومن هذه الأسماء:

١ ـ الساعة: قال الله تعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةُ لاَتِيَةٌ لاَ رَيْبَ فِيها ﴾
 [غافر: ٥٩].

٢ ـ يوم البعث: قال تعالى: ﴿ لَقَدْ لَبِثْتُمْ في كِتابِ اللهِ إلى يَوْمِ
 البَعْثِ فَهَذَا يَوْمٌ البَعْثِ ﴾ [الروم: ٥٦].

٣ ـ يوم الدِّين: قال تعالى: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٣].

٤ ـ يوم الحسرة: قال تعالى: ﴿وَأَنَّذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ ﴾ [مريم: ٣٩].

٥ ـ الدَّار الآخرة: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيُوانُ لَوْ

<sup>(</sup>١) ذكر ابن كثير ليوم القيامة أكثر من ثمانين اسما.

انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٧٥٥ ـ ٢٥٦). تحقيق د. طه زيني.

كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٤].

٣٠ ـ يوم التّناد: قال تعالى: ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التّنادِ﴾ [غافر: ٣٧].

٧ ـ دار القرار: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ القَرَارِ ﴾ [غافر: ٣٩].

٨ ـ يوم الفَصْل: قال تعالى: ﴿ هٰذا يَوْمُ الفَصْلِ اللَّذِي كُنْتُمْ بِهِ
 تُكَذّبونَ ﴾ [الصافات: ٢١].

٩ ـ يوم الجَمْع : قال تعالى : ﴿وَتُنْذِرُ يَوْمَ الْجَمْع ِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾
 [الشورى: ٧].

١٠ ـ يوم الحِساب: قال تعالى: ﴿ هٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الحِسابِ ﴾ [صَ : ٥٣].

١١ ـ يوم الوعيد: قالَ تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ ذَلكَ يَوْمُ الوَعيدِ ﴾ [قَ: ٢٠].

١٢ ـ يوم الخُلود: قال تعالى: ﴿ ادْخُلُوهَا بِسلام ِ ذَٰلِكَ يَوْمُ الخُلودِ ﴾ [قَ: ٣٤].

١٣ ـ يوم الخُروج: قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالحَقِّ ذَلك يَوْمُ الخُروج ﴾ [ق : ٤٢].

١٤ ـ الواقعة: قال تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الواقِعَةُ ﴾ [الواقعة: ١].

١٥ ـ الحاقّة: قال تعالى: ﴿ الحَاقَّةُ . مَا الحَاقّةُ . ومَا أَدْرَاكَ مَا

الحَاقَّةُ ﴾ [الحاقة: ١ ـ ٣].

17 ـ الطَّامَّة الكبرى: قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَّةُ الكُبْرى ﴾ [النازعات: ٣٤].

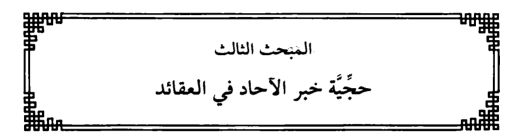
١٧ ـ الصَّاخَّة: قال تعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّةُ ﴾ [عبس: ٣٣].

١٨ ـ الأزفة: قال تعالى: ﴿أَزْفَتِ الْأَرْفَةُ ﴾ [النجم: ٥٧].

١٩ ـ القارعة: قال تعالى: ﴿القارِعَةُ . مَا القارِعَةُ . ومَا أَدْرَاكَ مَا القارعَةُ ﴾ (١) [القارعة: ١ ـ ٣].

00000

<sup>(</sup>١) انظر: «العقائد الإسلامية» (٢٦١ - ٢٦٤) لسيد سابق.



لهذا المبحث صلة وثيقة بموضوع أشراط الساعة، ذلك أن أكثر الأشراط جاء ذكرها في أحاديث آحاد(١)، وقد ذهب بعض أهل الكلام(١)

أ ـ فالمتواتر: هو ما رواه جمع عن جمع يستحيل في العادة توطؤهم على الكذب من أول السند إلى آخره.

ب ـ الأحاد: هو ما سوى المتواتر.

انظر: «تقریب النووي» (۲ / ۱۷٦ ـ مع تدریب الراوي)، و «قواعد التحدیث» (ص ۱۶٦) للقاسمی، و «تیسیر مصطلح الحدیث» (ص ۱۸ ـ ۲۱) للدکتور محمود الطحان.

(٢) كالمعتزلة ومَن تابعهم من المتأخرين؛ كالشيخ محمد عبده، ومحمود شلتوت، وأحمد شلبي، وعبدالكريم عثمان، وغيرهم.

انظر: «الفرق بين الفرق» (ص ١٨٠) تحقيق محيي الدين عبدالحميد، و «فتح الباري» (١٢ / ٢٣٣)، وكتاب «قاضي القضاة عبدالجبار الهمذاني» (ص ٨٨ ـ ٩٠) للدكتور عبدالكريم عثمان، و «رسالة التوحيد» (ص ٢٠٢) للشيخ محمد عبده، تصحيح محمد رشيد رضا. وانظر: «موقف المعتزلة من السنة النبوية» (ص ٩٢ ـ ٩٣) لأبي لبابة حسين، وكتاب «المسيحية: مقارنة الأديان» (ص ٤٤) للدكتور أحمد شلبي. وانظر: «الفتاوى» للشيخ محمود شلتوت ـ قال في (ص ٢٢): «وقد أجمع العلماء على أن أحاديث =

<sup>(</sup>١) ينقسم الخبر باعتبار وصوله إلينا إلى متواتر وآحاد.

والأصوليين(١) إلى أن خبر الآحاد لا تثبت به عقيدة، وإنما تثبت بالدُّليل القطعى؛ آية أو حديثاً عن رسول الله ﷺ.

وهٰذا القولُ مردودٌ؛ فإن الحديث إذا ثبتت صحَّته برواية الثقات، ووصل إلينا بطريق صحيح؛ فإنه يجب الإيمان به، وتصديقه، سواء كان خبراً متواتراً، أو آحاداً، وإنه يوجب العلم اليقيني، وهٰذا هو مذهب علماء سلفنا الصالح؛ انطلاقاً من أمر الله تعالى للمؤمنين بقوله: ﴿وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنٍ ولا مُؤمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وقوله تعالى: ﴿ أُطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ ﴾ [آل عمران: ٣٢]:

قال ابن حجر رحمه الله: «قَدْ شاعَ فاشِياً عملُ الصَّحابة والتَّابعين بخبر الواحد؛ مِن غير نكيرٍ، فاقتضى الاتِّفاق منهم على القَبول»(٢).

وقالَ ابن أبي العز: «خبر الواحد إذا تلقَّته الأمة بالقبول؛ عملًا به، وتصديقاً له؛ يفيد العلم اليقيني عند جماهير الأمَّة، وهو أحد قسمي المتواتر، ولم يكن بين سلف الأمة في ذلك نزاع»(٣).

<sup>=</sup> الآحاد لا تفيد عقيدة، ولا يصح الاعتماد عليها في شأن المغيّبات»!! -. وانظر كتابه «الإسلام عقيدة وشريعة» (ص ٥٣). وانظر كتاب «المسيح في: القرآن، التوراة، والإنجيل» (ص ٥٣٩) لعبد الكريم الخطيب.

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح الكوكب المنير في أصول الفقه» (٢ / ٣٥٠ ـ ٣٥٠) للعلامة محمد بن أحمد بن عبدالعزيز الحنبلي، تحقيق د. محمد الزميلي، ود. نزيه حمَّاد.

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (١٣ / ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح العقيدة الطحاوية»، لعلي بن علي بن أبي العز الحنفي، (ص ٣٩٩ ـ وخرَّج أحاديثها الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبع =

وسأل رجلٌ الإمام الشافعي عن مسألة؟ فقال: «قضى فيها رسول الله على كذا وكذا». فقال رجلٌ للشافعي: ما تقول أنت؟ فقال: «سبحان الله! أتراني في بيعة؟! تراني على وسطي زنَّار؟! أقول لك: قضى رسول الله على وأنت تقول: ما تقول أنت؟!»(١).

وقال الشافعيُّ أيضاً: «متى رويتُ عن رسول الله ﷺ حديثاً صحيحاً فلم آخذ به؛ فأشْهدُكُم أنَّ عقلي قد ذهب»(٢).

فلم يفرِّق بين خبر الواحد والخبر المتواتر، ولم يفرِّق بين ما كان إخباراً بعقيدة وما كان إخباراً بأمر عمليٍّ، وإنما المدار كله على صحة الحديث.

وقال الإمام أحمد: «كل ما جاء عن النبي على بإسناد جيّد؛ أقررنا به، وإذا لم نقر بما جاء به الرسول، ودفعناه، ورددناه؛ رددنا على الله أمره؛ قال الله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ومَا نَهاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ [الحشر: ٧]»(٣).

<sup>=</sup> المكتب الإسلامي، ط. الرابعة، (١٣٩١هـ)، بيروت.

<sup>(</sup>۱) «مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة» (۲ / ۳۵۰)، لابن القيم، اختصره الشيخ محمد بن الموصلي، توزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء بالرياض.

وانظر: «الرسالة» للإمام الشافعي (ص ٤٠١)، تحقيق: أحمد شاكر، مطابع المختار الإسلامية، المطبعة الثانية، (١٣٩٩هـ)، وانظر: «شرح الطحاوية» (ص ٣٩٩) لابن أبي العز.

<sup>(</sup>٢) «مختصر الصواعق» (٢ / ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) «إتحاف الجماعة» (١ / ٤).

فلم يشترط الإمام أحمد إلا صحَّة الخبر.

وقال ابن تيمية: «السنة إذا ثبتت؛ فإن المسلمين كلهم متَّفقون على وجوب اتِّباعها»(١).

وقال ابن القيم في ردَّه على من ينكر حجِّية خبر الواحد: «ومن هٰذا إخبار الصحابة بعضهم بعضاً؛ فإنهم كانوا يجزمون بما يحدِّث به أحدُهم عن رسول الله عَيْن ، ولم يقل أحدٌ منهم لمن حدَّثه عن رسول الله عَيْن : خبرُك خبرُ واحدٍ لا يفيد العلم حتى يتواتر. . .

وكان أحدهم إذا روى لغيره حديثاً عن رسول الله على الصفات؛ تلقّاه بالقبول، واعتقد تلك الصفة به على القطع واليقين؛ كما اعتقد رؤية الرب، وتكليمه، ونداءه يوم القيامة لعباده بالصوت الذي يسمعه البعيد كما يسمعه القريب، ونزوله إلى سماء الدبيا كل ليلة، وضحكه، وفرحه، وإمساك السماوات على إصبع من أصابع يده، وإثبات القدم له؛ من سمع هذه الأحاديث ممن حدَّث بها عن رسول الله على أو عن صاحب اعتقد ثبوت مقتضاها بمجرَّد سماعها من العدل الصادق، ولم يَرْتَب فيها.

حتى إنهم ربَّما تثبتوا في بعض أحاديث الأحكام . . . ولم يطلب احد منهم الاستظهار في رواية أحاديث الصفات ألبتة ، بل كانوا أعظم مبادرةً إلى قبولها ، وتصديقها ، والجزم بمقتضاها ، وإثبات الصفات بها ؛ مِن المخبر لهم بها عن رسول الله على ومَن له أدنى إلمام بالسنة والتفات إليها ؛ يعلم (١) ومجموع الفتاوى ، (١٩ / ٥٥) لشيخ الإسلام ابن تيمية ، جمع عبدالرحمن بن قاسم العاصمي النجدي ، تصوير المطبعة الأولى ، (١٣٩٨هـ) ، مطابع الدار العربية ، بيروت .

ذلك، ولولا وضوح الأمر في ذلك؛ لذكرنا أكثر من مئة موضع.

فهذا الذي اعتمده نفاة العلم عن أخبار رسول الله على خرقوا به إجماع الصحابة المعلوم بالضرورة، وإجماع التابعين، وإجماع أئمة الإسلام، ووافقوا به المعتزلة، والجهمية، والرافضة، والخوارج، الذين انتهكوا هذه الحرمة، وتبعهم بعض الأصوليين والفقهاء.

وإلا؛ فلا يُعْرَف لهم سلفٌ من الأئمة بذلك، بل صرَّح الأئمة بذلك، بل صرَّح الأئمة بخلاف قولهم؛ ممَّن نص على أن خبر الواحد يفيد العلم: مالك، والشافعي، وأصحابه؛ كأبي محمد بن حزم»(١).

وأما ما عَرَض للمنكرين لحجِّية خبر الواحد من شبهة (١)، وهي أن خبر الأحاد يفيد الظن، ويعنون به الظن الراجع لجواز خطإ الواحد، أو غفلته، أو نسيانه، والظن الراجع يجب العمل به في الأحكام اتفاقاً، ولا يجوز الأخذ به عندهم في المسائل الاعتقادية.

ويستدلُّون على ذلك ببعض الآيات التي تنهى عن اتَّباع الظنَّ؛ كقوله تعالى: ﴿إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الحَقِّ شَيْئاً﴾ [النجم: ٢٨].

فالجواب عن هذه الشبهة أن احتجاجهم بهذه الآية وأمثالها مردودٌ؛

<sup>(</sup>١) «مختصر الصواعق» (٢ / ٣٦١ - ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: رسالة «وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة والرد على شبه المخالفين» (ص ٦ - ٧) للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبع دار العلم، بنها، مصر.

لأن الظنَّ هنا ليس هو الظن الغالب الذي عنوه، وإنما هو الشك والكذب والخرص والتخمين؛ فقد جاء في «النهاية» و «اللسان» وغيرهما من كتب اللغة: «الظنُّ: الشكُّ يعرض لك في شيء، فتحقِّقهُ، وتحكم به»(١).

قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: «﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ ﴾؛ أي: ليس لهم علمٌ صحيح يصدِّق ما قالوه، بل هو كذبُ وزورٌ وافتراءُ وكفرٌ شنيعٌ، ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ وإِنَّ الظَّنَ لا يُغْنِي مِنَ الحَقِّ شَيْئاً ﴾؛ أي: لا يُجدي شيئاً ، ولا يقوم أبداً مقام الحق. وقد ثبت في الصحيح أن رسول الله يُجدي شيئاً ، ولا يقوم أبداً مقام الحق. وقد ثبت في الصحيح أن رسول الله على قال: (إياكم والظن؛ فإن الظن أكذب الحديث) (١) »(٣).

فالشك والكذب هو الظنُّ الذي ذمَّه الله تعالى، ونعاه على المشركين، ويؤيِّد ذلك قوله تعالى: ﴿إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصونَ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، فوصفهم بالظن والخرص الذي هو مجرَّد الحزر والتَّخمين، وإذا كان الخرص والتَّخمين هو الظن؛ فإنه لا يجوز الأخذ به في الأحكام(1)؛ لأن الأحكام لا تُبنى على الشك والتخمين.

وأما ما قيل من احتمال غفلة الراوي ونسيانه؛ فهو مدفوعٌ بما يُشترط في خبر الواحد؛ من كون كل من الرواة ثقةً ضابطاً، فمع صحة الحديث

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٣ / ١٦٢ - ١٦٣).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والأداب، باب تحريم الظن والتجسس، (۲) (۲) مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «تفسير ابن كثير» (٧ / ٤٣٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «العقيدة في الله» (ص ٤٨ ـ ٤٩) لعمر سليمان الأشقر، طبع دار النفائس بيروت، نشر مكتبة الفلاح الكويت، الطبعة الثانية، ١٩٧٩م.

لا مجال لتوهم خطإ الراوي، ومع ما جرت به العادة من أن الثقة الضابط لا يغفل ولا يكذب لا مجال لرد خبره لمجرّد احتمال عقليّ تنفيه العادة.

## الأدلّة على قبول خبر الواحد:

وإذ تبيَّنَ زيف ما بُنِيَ عليه عدم الأخـذ بخبر الواحد في العقائد؛ فالأدلَّة التي توجب الأخذ به كثيرةٌ، جاءت في الكتاب والسنة، ومنها:

أما الأدلَّة من الكتاب؛ فهي كثيرة، أذكر منها:

١ ـ قولُه تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُ وَا كَافَّةً فَلَوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا في الدِّينِ ولِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إليهِمْ لعلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ [التوبة : ١٢٢].

فهٰذه الآية تحتُّ المؤمنين على التفقه في الدين، والطائفة تُطلق على الواحد فما فوق.

قال الإمام البخاري: «ويسمَّى الرجل طائفة؛ لقوله تعالى: ﴿وإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ المُؤمِنينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما﴾ [الحجرات: ٩]، فلو اقتتل رجلان؛ دخلا في معنى الآية»(١).

فإذا كان الرجل يُؤخذ بما يخبر به من أمور دينية ؛ كان هذا دليلاً على أن خبره حجة ، والتفقه في الدين يشمل العقائد والأحكام، بل إن التفقه في العقيدة أهم من التفقه في الأحكام(٢).

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الأحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (١٣ / ٢٣١ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العقيدة في الله» (ص ٥١).

٢ ـ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ﴾
 [الحجرات: ٦]، وفي قراءة: (فتثبتُوا)؛ من التثبتُ (١).

وهذا يدلُّ على الجزم والقطع بقبول خبر الواحد الثقة، وأنه لا يحتاج إلى التثبُّت؛ لعدم دخوله في الفاسق، ولو كان خبره لا يفيد العلم؛ لأمر بالتثبُّت مطلقاً حتى يحصل العلم(٢).

٣ \_ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيْعُوا اللهَ وأَطِيْعُوا الرَّسُولَ وأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فإِنْ تَنَازَعْتُمْ في شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إلى اللهِ والرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

قال ابن القيم: «وأجمع المسلمون أن الردَّ إلى الرسول هو الرجوع إلى عياته، والرجوع إلى سنته بعد مماته، واتَّفقوا على أن فرضَ هٰذا الردِّ لم يسقط بموته، فإن كان متواتر أخباره وآحادها لا تفيد علماً ولا يقيناً؛ لم يكن للردِّ إليه وجهٌ»(٣).

# وأما الأدلَّة من السنة؛ فهي كثيرة جدّاً، أقتصر على بعض منها:

ا ـ كان النبي على يبعث رسله إلى الملوك واحداً بعد واحدٍ، وكذلك أمراءه على البلدان، فيرجع الناس إليهم في جميع الأحكام العملية والاعتقاديّة، فبعث أبا عُبيدة عامر بن الجرّاح رضي الله عنه إلى أهل

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير الشوكاني» (٥ / ٦٠).

<sup>(</sup>٢) ووجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة» (ص ٧) لمحدث الشام محمد ناصر اللباني .

 <sup>(</sup>٣) «مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة» (٢ / ٣٥٢)، للإمام ابن
 القيم .

نجران(۱)، وبعث معاذ بن جبل رضي الله عنه إلى أهل اليمن(۱)، وبعث دِحْية الكلبي رضي الله عنه بكتاب إلى عظيم بُصرى(۱). . . وغيرهم من الصحابة رضي الله عنهم.

٢ ـ وروى البخاريُّ عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما؛ قال: «بينا الناس بقُباء في صلاة الصبح، إذ جاءهم آتٍ، فقال: إن رسول الله عليه الليلة قرآن، وقد أُمِرَ أن يستقبل الكعبة؛ فاستَقْبِلوها، وكانت وجوههم إلى الشام، فاستداروا إلى الكعبة»(٤).

ولا يُقال: إن هذا في حكم عمليًّ؛ لأن العمل بهذا الحكم مبنيًّ على اعتقاد صحة الخبر.

٣ ـ وعن عمر رضي الله عنه؛ قال: «وكان رجلٌ من الأنصار إذا غاب عن رسول الله على وشهِدْتُهُ؛ أتيتُه بما يكون من رسول الله على وشهد؛ أتانى بما يكون من رسول الله على (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (١٣ / ٢٣٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح البخاري»، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، (٣ / ٢٦١ ـ مع الفتح).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الأحاد، باب ما كان يبعث النبي ﷺ
 من الأمراء والرسل واحداً بعد واحد، (١٣ / ٢٤١ ـ مع الفتح)، رواه البخاري معلَّقاً.

<sup>(</sup>٤) وصحيح البخاري،، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (١٣ / ٢٣٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الأحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (١٣ / ٢٣٢ ـ مع الفتح).

فهذا واقع الصحابة رضي الله عنهم يرينا أن الواحد منهم كان يكتفي بخبر الواحد في أمور دينه ؛ سواء ما كان منها اعتقاديّاً، أو عمليّاً.

وهذا أيضاً لا يقتصر على أحاديث الأعمال دون غيرها، بل هو عامً متناولٌ لأحاديث الأعمال والأحكام الاعتقادية، فلو لم يكن الإيمان بما يثبت عنه على من عقائد بأخبار الآحاد واجباً؛ لما كان لهذا الأمر من النبي بتبليغ حديثه مطلقاً معنى، بل لبين الرسول على أن ذلك مقصورٌ على أحاديث الأعمال دون غيرها.

هٰذا؛ والقول بأن أحاديث الآحاد لا تثبت بها عقيدة قولٌ مبتَدَعٌ محدَثُ لا أصلَ له في الدين، ولم يقلْ به واحدٌ من السَّلف الصالح رضوان الله تعالى عليهِم، ولم يُنْقَلْ عن أحدٍ منهم، بل ولا خطر لهُم على بال، ولو وُجِدَ دليلٌ قطعيٌ يدلُّ على أن أحاديث الآحاد لا تثبتُ بها عقيدةٌ؛ لعلمه الصحابة، وصرَّحوا به، وكذلك من بعدَهم من السَّلف الصالح.

ثم إن هذا القول المبتدع يتضمَّن عقيدةً تستلزمُ ردَّ مئات الأحاديث

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (٦ / ٩٦) (ح ٤١٥٧)، تحقيق وشرح أحمد شاكر.

وقد رواه الإمام أحمد بإسنادين صحيحين.

وانظر: كتاب ددراسة حديث (نضَّر الله امرءاً سمع مقالتي) رواية ودراية (ص ٣٣ - وما بعدها) للشيخ عبدالمحسن بن محمد العباد، طبع مطابع الرشيد بالمدينة المنوَّرة، الطبعة الأولى، (١٤٠١هـ).

الصّحيحة الثابتة عن النبي ﷺ (١).

فالذين لا يأخذون بخبر الواحد في العقيدة يلزمهم أن يردُّوا كثيراً من العقائد التي ثبتت بأحاديث الآحاد، ومنها:

١ - أفضلية نبيِّنا محمَّدٍ على جميع الأنبياء والمرسلين.

٢ ـ شفاعته العظمى في المحشر.

٣ ـ شفاعته عَلَيْ لأهل الكبائر من أمَّته.

عجزاته كلها ما عدا القرآن.

• \_ كيفيَّة بدء الخلق، وصفة الملائكة والجن، وصفة الجنة والنار؛ مما لم يذكر في القرآن الكريم.

٦ ـ سؤال منكر ونكير في القبر.

٧ ـ ضغطة القبر للميَّت.

٨ ـ الصراط، والحوض، والميزان ذو الكفتين.

٩ ـ الإيمان بأن الله تعالى كتب على كل إنسان سعادته أو شقاوته ،
 ورزقه وأجله وهو في بطن أمه .

• ١ - خصوصياته على التي جمعها السيوطي في كتاب «الخصائص الكبرى»؛ مثل دخوله في حياته الجنة، ورؤيته لأهلها، وما أُعِدَّ للمتَّقين فيها، وإسلام قرينه من الجن.

<sup>(</sup>١) انظر: رسالة «وجوب الأخذ بحديث الأحاد في العقيدة» (ص ٥ ـ ٦)، وكتاب «العقيدة في الله» (ص ٥٣) لعمر الأشقر.

١١ ـ القطع بأن العشرة المبشِّرين بالجنة من أهل الجنة .

١٢ ـ عدم تخليد أهل الكبائر في النار.

١٣ ـ الإيمان بكل ما صع في الحديث في صفة القيامة والحشر والنشر ممًا لم يرد في القرآن الكريم.

11 - الإيمان بمجموع أشراط الساعة؛ كخروج المهدي، ونزول عيسى عليه السلام، وخروج الدجّال، وخروج النار، وطلوع الشمس من مغربها، والدَّابة، وغير ذلك.

ثم إنه ليست أدلَّة جميع هذه العقائد التي قالوا هي ثابتة بخبر الآحاد، ليست أدلَّتها أحاديث آحاد، بل منها ما دليله أحاديث متواترة، ولكن قلة علم هؤلاء المنكرين لحجِّيَّة خبر الآحاد؛ جعلهم يردُّون كل هذه العقائد، وغيرها من العقائد، التي جاءت بها الأحاديث الصحيحة(۱).

00000

<sup>(</sup>١) انظر: رسالة «وجوب الأخذ بحديث الأحاد في العقيدة» (ص ٣٦ ـ ٣٩)، وكتاب «العقيدة في الله» (ص ٥٤ ـ ٥٠) لعمر الأشقر.

# المبحث الرابع المستقبلة إخبار النبي عن الغُيوب المستقبلة السم

لقد أخبر النبي عَلَيْ بما يكون إلى قيام الساعة ، وذلك مما أطلعه الله عليه من الغُيوب المستقبلة ، والأحاديث في هذا الباب كثيرة جدّاً ، حتى بلغت حد التواتر المعنوي(١).

فمنها ما رواه حذيفة رضي الله عنه؛ قال: «لقد خطبنا النبي ﷺ خطبة ما ترك فيها شيئاً إلى قيام الساعة إلا ذكره؛ علمه مَن علمه، وجهله مَن جهله، إن كنتُ لأرى الشيءَ قد نسيتُه، فأعرفُهُ كما يعرفُ الرجلُ الرجلُ إذا غاب عنه فرآه فعرفه»(٢).

وقال رضي الله عنه: «أخبرني رسول الله ﷺ بما هو كائن إلى أن

<sup>(</sup>۱) «الشفا بتعريف أحوال المصطفى» (۱ / ٦٥٠) للقاضي عياض، تحقيق محمد أمين قره علي وزملائه، طبع الوكالة العامة للنشر والتوزيع، مؤسسة علوم القرآن، مكتبة الفارابي، دمشق.

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب القدر، باب وكان أمر الله قدراً مقدوراً، (۱۱ / ۱۹ عمر الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۵ م مرح النووي).

تقوم الساعة، فما منه شيءٌ إلا قد سألته؛ إلا أنه لم أسأله: ما يُخْرِج أهلَ المدينة من المدينة؟ ١٠٠٠.

ولم يكن ذلك خاصاً بحذيفة رضي الله عنه، بل لقد خطب النبي عنه، كان وما سيكون إلى قيام الساعة.

فقد روى أبو زيد عمرو بن أخطب الأنصاري رضي الله عنه؛ قال: «صلى بنا رسول الله عنه الفجر، وصعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت الظهر، فنزل، فصلى، ثم صعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت العصر، ثم نزل، فصلى، ثم صعد، فخطبنا حتى غربت الشمس، فأخبرنا بما كان وبما هو كائن، فأعلمنا أحفظنا».

رواه مسلم(۲).

وقال حذيفة بن اليمان رضي الله عنه: «والله إنني لأعلم الناس بكل فتنة هي كائنة فيما بيني وبين الساعة، وما بي إلا أن يكون رسول الله عنه أسرً إليً في ذلك شيئاً لم يُحَدِّثُهُ غيري، ولكن رسول الله عنه قال وهو يحدِّث مجلساً أنا فيه عن الفتن، فقال رسول الله عنه وهو يعدُّ الفتن: (منهنَّ ثلاثُ لا يَكَدْنَ يذَرْنَ شيئاً، ومنهنَّ فتن كرياح الصيف؛ منها صغار، ومنها كبارٌ)».

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۹ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ١٦ \_ مع شرح النووي).

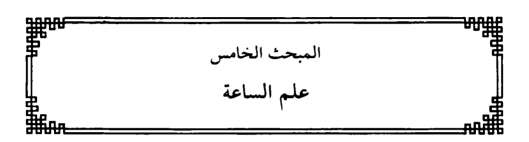
قال حذيفة: «فذهب أولئك الرهط كلهم غيري»(١).

فهذه أدلَّة صحيحة على أن النبيَّ ﷺ قد أخبر أمَّته بكل ما هو كائنٌ إلى قيام الساعة ممَّا يخصُّهم.

ولا شك أن أشراط الساعة قد نالت من الإخبار بالغيب النصيب الأوفر، ولهذا جاءت أحاديث أشراط الساعة كثيرة جداً، ورُويَت بألفاظ مختلفة ؛ لكثرة من نقلها من الصحابة رضى الله عنهم.

00000

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۹ ـ مع شرح النووي).



علم الساعة غيبٌ لا يعلَمُه إلا الله تعالى؛ كما دلّت على ذلك الآيات القرآنية والأحاديث النبويَّة؛ فإنَّ علم الساعة مما استأثر الله به، فلم يُطْلع عليه مَلكاً مقرَّباً ولا نبيًا مرسلاً(١)، فلا يعلم أحدٌ متى تقوم الساعة؛ إلا الله تعالى.

وكان النبي ﷺ يكثِر من ذكر الساعة وأهوالها، فكان الناس يسألونه عن وقت قيام الساعة، فكان يخبرهم أن ذلك غيب لا يعلمه إلا الله، وكانت الآيات القرآنية تتنزَّل مبيِّنةً أن علم الساعة مما اختص الله تعالى به نفشه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاها . قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيها لِوَقْتِها إِلاَّ هُوَ ثَقُلَتْ في السَّماواتِ والأرْضِ لا تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٍّ عَنْهَا قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ اللهِ ولٰكِنَّ أَكْثَرَ

<sup>(</sup>١) ذهب البرزنجي في الإشاعة إلى أن النبي ﷺ علم وقت الساعة، ونهى عن الإخبار بها، وهذا غلطً فاحشُ منه.

انظر: «الإشاعة لأشراط الساعة» (ص ٣).

النَّاسَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

فالله تعالى يأمر نبيه محمداً على أن يخبر الناس أن علم الساعة عند الله وحده، فهو الذي يعلم جَلِيَّة أمرها، ومتى يكون قيامها؛ لا يعلم ذلك أحدٌ من أهل السماوات والأرض:

كما قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ اللهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴾ [الأحزاب: ٦٣].

وكما قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاها . فِيْمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرَاها . إلى رَبِّكَ مُنْتَهاها ﴾ [النازعات: ٤٢ ـ ٤٤].

فمنتهى علم الساعة إلى الله وحده.

ولهذا لما سأل جبريل عليه السلام رسول الله على عن وقت الساعة على حديث جبريل الطويل \_؛ قال النبي على: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»(١).

فجبريل لا يعلم متى تقوم الساعة، وكذلك محمَّدُ ﷺ.

وأيضاً؛ فإن عيسى عليه السلام لا يعلم متى تقوم الساعة، مع أنه ينزل قرب قيامها، وهو من علامات الساعة الكبرى؛ كما سيأتي.

روى الإمام أحمد، وابن ماجه، والحاكم؛ عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي على الله عنه عن النبي على الله الله أسري بي إبراهيم وموسى وعيسى».

<sup>(</sup>١) دصحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي ﷺ له، (١ / ١١٤ ـ مع الفتح).

قال: «فتذاكروا أمر الساعة، فردوا أمرهم إلى إبراهيم، فقال: لا علم لي بها. فردوا الأمر إلى علم لي بها. فردوا الأمر إلى موسى، فقال: لا علم لي بها. فردوا الأمر إلى عيسى، فقال: أمّا وَجْبَتُها؛ فلا يعلمها أحد إلا الله ذلك، وفيما عَهِدَ إليّ ربي أن الدَّجّال خارجٌ. قال: ومعي قضيبان، فإذا رآني؛ ذاب كما يذوب الرصاص. قال: فيهلكه الله (۱).

فهٰؤلاء أولو العزم من الرسل لا يعلمون متى تقوم الساعة.

وروى الإمام مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما؛ قال: سمعتُ النبيُّ عَلَيْ يقول قبلَ أن يموتَ بشهر: «تسألوني عن الساعة؟ وإنما علمها عند الله، وأقسِمُ بالله ما على الأرض من نفس منفوسة تأتي عليها مئة سنة»(٢).

فهٰذا الحديث ينفي احتمال أن يكون عَلِمَها النبي ﷺ بعد سؤال جبريل عنها.

قال ابن كثير: «فهذا النبيُّ الأميُّ، سيِّد الرَّسل، وخاتمهم، صلوات (۱) ومسند أحمد، (٥ / ١٨٩) (ح ٣٥٥٦)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: وإسناده صحيح،

و «سنن ابن ماجه» (٢ / ١٣٦٥)، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، وقال البوصيري في «الزوائد»: «هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات».

و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٨٨ ـ ٤٨٩)، وقال: «هٰذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرِّجاه»، ووافقه الذهبي.

وضعفه الألباني في كتابه «ضعيف الجامع الصغير» (٥ / ٢٠ ـ ٢١) (ح ٤٧١٢).

(٢) «صحيح مسلم»، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب بيان معنى قوله

(١٦) «على رأس مئة سنة لا يبقى نفس منفوسة»، (١٦ / ٩٠ ـ ٩١ ـ مع شرح النووي).

الله عليه وسلامه، نبي الرحمة، ونبي التوبة، ونبي الملحمة، والعاقب، والمقفّي، والحاشر، الذي تحشر الناس على قدميه، مع قوله فيما ثبت عنه في «الصحيح» من حديث أنس وسهل بن سعد رضي الله عنهما: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين»(١)، وقرن بين إصبعيه السبابة والتي تليها، ومع هذا كله قد أمره الله تعالى أن يَرُدَّ علم وقت الساعة إليه إذا سُئِلَ عنها، فقال: ﴿قُلْ إِنَّمَا عِلْمُها عِنْدَ اللهِ ولْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧]»(٢).

ومن زعم أن النبي على يعلم متى تقوم الساعة؛ فهو جاهل؛ لأن الأيات القرآنية والأحاديث النبويَّة السابقة ترد عليه.

قال ابن القيم: «وقد جاهر بالكذب بعض مَن يدَّعي في زماننا العلم، وهو يتشبَّع بما لم يعطَ، أن رسول الله على كان يعلم متى تقوم الساعة. قيل له: فقد قال في حديث جبريل: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»! فحرفه عن موضعه، وقال: معناه: أنا وأنت نعلمها.

وهذا من أعظم الجهل، وأقبح التحريف، والنبي على أعلم بالله من أن يقول لمن كان يظنه أعرابياً: أنا وأنت نعلم الساعة؛ إلا أن يقول هذا الجاهل: إنه كان يعرف أنه جبريل، ورسول الله على هو الصادق في قوله: «والذي نفسي بيده؛ ما جاءني في صورة إلا عرفته؛ غير هذه الصورة»(٣)،

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: «بُعِثت أنا والساعة كهاتين»، (۱۱ / ۳٤٧ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) وتفسير ابن كثير، (٣ / ٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (١ / ٣١٤ ـ ٣١٥) (ح ٣٧٤)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده ضحيح»، ولفظ أحمد: «ما أتاني في صورة إلا عرفته؛ غير هذه الصورة».

وفي اللفظ الآخر: «ما شُبِّه عليَّ غير هذه المرة»، وفي اللفظ الآخر: «ردُّوا عليَّ الأعرابي، فذهبوا فالتمسوا، فلم يجدوا شيئاً».

وإنما علم النبي عَنَيْ أنه جبريل بعد مدة؛ كما قال عمر: فلبثتُ مليًا، ثم قال النبي عَنِيْ : «يا عمر! أتدري من السائل؟»(١)، والمحرّف يقول: علم وقت السؤال أنه جبريل، ولم يخبر الصحابة بذلك إلا بعد مدّة!

ثم قوله في الحديث: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل» يعمُّ كلَّ سائل ومسؤول، ومسؤول، عن هذه الساعة شأنهُما كذلك»(١).

وأيضاً؛ لا معنى لذكر أشراطها وإخبار السائل بها ما دام يعلمها، ولا سيما أنه لم يسأل عن أشراطها.

وأعجب من هذا ما جاء في كلام السيوطي في «الحاوي» بعد أن ذكر الجواب عن السؤال عن الحديث المشتهر على ألسنة الناس: أن النبي على

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، إمارات الساعة، (۱ / ۱۰۹ ـ مع شرح النووى).

قال ابن حجر: «وأما ما وقع في رواية النسائي من طريق أبي فروة في آخر الحديث: «وإنه لجبريل، نزل في صورة دِحية الكلبي»؛ فإن قوله: «نزل في صورة دِحية الكلبي» وَهَم؛ لأن دِحية معروف عندهم، وقد قال عمر: «ما يعرفه منا أحد»، وقد أخرجه محمد بن نصر المروزي في كتاب «الإيمان» له من الوجه الذي أخرجه منه النسائي، فقال في آخره: «فإنه جبريل، جاء يعلِّمكم دينكم» فحسب؛ فهذه الرواية هي المحفوظة؛ لموافقتها باقي الروايات»، «فتح الباري» (١ / ١٧٥).

<sup>(</sup>۲) «المنار المنيف» (ص ۸۱ ـ ۸۲)، تحقيق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، وانظر تعليق الشيخ على كلام ابن القيم، وانظر: «مجموع الفتاوى» لابن تيمية (٤ / ٣٤١ ـ ٣٤٢).

#### لا يمكث في قبره ألف سنة؟

قال: «وأنا أجيب بأنه باطل، لا أصل له».

وذكر أنه ألَف في ذلك مؤلَّفاً سمَّاه «الكشف عن مجاوزة هذه الأمة الألف»؛ قال فيه:

أولاً: الذي دلَّت عليه الآثار أن مدة هذه الأمة تزيد عن ألف سنة ، ولا تبلغ الزيادة عليها خمس مئة سنة ؛ لأنه ورد من طرق أن مدَّة الدُّنيا سبعة آلاف سنة ، وأن النبي ﷺ بُعِثَ في أواخر الألف السادسة (١).

ثم ذكر حساباتٍ خَلَص منها إلى أنه لا يمكن أن تكون المدة ألفاً وخمس مئة أصلاً، ثم ذكر الأحاديث والآثار التي اعتمد عليها في ذلك:

ومنها ما رواه الطبراني في «الكبير» عن الضَّحَّاك بن زمل الجهني ؟ قال: رأيتُ رؤيا، فقصصتُها على رسول الله على، فذكر الحديث، وفيه: إذا أنا بك يا رسول الله على منبر فيه سبع درجات، وأنت في أعلاها درجة ؟ فقال على : «أما المنبر الذي رأيتَ فيه سبع درجات وأنا في أعلاها درجة ؟ فالدنيا سبعة آلاف سنة، وأنا في آخرها ألفاً»(٢).

وذكر أنه أخرجه البيهقي في «الدلائل»، وأن السُهيلي ذكر أن الحديث ضعيف<sup>(٦)</sup> الإسناد، ولكنه رُوِيَ موقوفاً على ابن عباس رضي الله (١) «الحاوي للفتاوي» (٦ / ٨٦)، للسيوطي، ط. الثانية (١٣٩٥هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>۲) «الحاوى للفتاوى» (۲ / ۸۸).

 <sup>(</sup>٣) حديث: «الدنيا سبعة آلاف سنة، وأنا في آخرها ألفاً»؛ قال الألباني:
 «موضوع». انظر: «ضعيف الجامع الصغير» (٣ / ١٦٠) (ح ٣٠١٣).

عنهما من طرق صحاح، وأن الطبري(١) صحَّح هذا الأصل، وعضده بآثار.

ثم بيَّن السيوطي أن معنى قوله ﷺ: «وأنا في آخرها ألفاً»؛ أي: معظم الملة في الألف السابعة؛ ليطابق ما سيأتي أنه بُعِثَ في أواخر الألف السادسة، ولو كان بُعِثُ في أول الألف السابعة؛ كانت الأشراط الكبرى كالدجّال ونزول عيسى عليه السلام وطلوع الشمس من مغربها؛ وجدت قبل اليوم بأكثر من مئة سنة؛ لتقوم الساعة عند تمام الألف، ولم يوجد شيء من ذلك، فدلً على أن الباقي من الألف السابعة أكثر من ثلاث مئة سنة (١).

هذا هو ملخص كلام السيوطي رحمه الله، وهو مصادم لصريح القرآن، وللأحاديث الصحيحة؛ من أن مدَّة الدُّنيا لا يعلمها أحدُ إلَّا الله تعالى؛ فإنَّنا لو عرفنا مدَّة الدُّنيا؛ لَعَلِمنا متى تقوم الساعة، وقد علمتَ فيما سبق من الآيات القرآنية والأحاديث النبويَّة أن الساعة لا يعلم وقت قيامها إلا الله تعالى.

وأيضاً؛ فإن الواقع يردُّ ذلك؛ فإننا في بداية القرن الخامس عشر الهجري، ولم يخرج الدجَّال، ولم ينزل عيسى عليه السلام؛ فإن السيوطي ذكر أنه ورد أن الدَّجَال يخرج على رأس مئة، وينزل عيسى عليه السلام، فيقتله، ثم يمكث في الأرض أربعين سنة، وأن الناس يمكثون بعد طلوع الشمس من مغربها مئة وعشرين سنة، وأن بين النفختين أربعين سنة، فهذه

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ الأمم والملوك» لأبي جعفر الطبري، (١ / ٥ ـ ١٠)، ط. دار الفكر، بيروت.

<sup>(</sup>٢) «الحاوي» (٢ / ٨٨).

مئتا سنة لا بد منها(١)، فعلى كلامه لو خرج الدَّجَّال الآن؛ لا بد من مئتي سنة، فيكون قيام الساعة بعد ألف وست مئة سنة.

وبهذا يتبين بطلان كل حديث ورد في تحديد مدَّة الدُّنيا.

وقد ذكر ابن القيم في كتابه «المنار المنيف» أموراً كلِّة يُعْرَف بها كون الحديث موضوعاً، فقال: «منها مخالفة الحديث صريح القرآن؛ كحديث مقدار الدنيا، وأنها سبعة آلاف سنة، ونحن في الألف السابعة، وهذا من أبين الكذب؛ لأنه لو كان صحيحاً؛ لكان كل أحدٍ عالماً أنه قد بقى للقيامة من وقتنا هذا مئتان وأحد وخمسون سنة»(۱).

فإن ابن القيم عاش في القرن الثامن الهجري، فقال هذا الكلام، وقد مرَّ على كلامه هذا أكثر من ست مئة واثنين وخمسين سنة، ولم تنقض الدنيا.

وقال ابن كثير: «والذي في كتب الإسرائيليين وأهل الكتاب من تحديد ما سلف بألوف ومئتين من السنين، قد نصَّ غير واحد من العلماء على تخطئتهم فيه، وتغليطهم، وهم جَديرون بذلك، حقيقون به، وقد ورد في حديث: «الدنيا جمعة من جمع الأخرة»، ولا يصح إسناده أيضاً، وكذا كل حديث ورد فيه تحديد لوقت يوم القيامة على التعيين لا يثبت إسناده»(٣).

<sup>(</sup>١) «الحاوي» (٢ / ٨٧).

 <sup>(</sup>۲) «المنار المنيف» (ص ۸۰)، تحقيق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، وانظر:
 «مجموع الفتاوى» (٤ / ٣٤٣)، لشيخ الإسلام ابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥)، تحقيق د. طه زيني.

وكما أنه لا يَعْلَمُ أحدٌ متى تقوم الساعة؛ فكذلك لا يعلم أحدٌ متى تظهر أشراط الساعة، وما ورد أنه في سنة كذا يكون كذا، وفي سنة كذا يحصل كذا؛ فهو ليس بصحيح؛ فإن التاريخ لم يوضع في عهد النبي علية، وإنما وضعه عمر بن الخطاب رضي الله عنه؛ اجتهاداً منه، وجعل بدايته هجرة النبي علية إلى المدينة.

قال القرطبي: «إن ما أخبر به النبي على من الفتن والكوائن أن ذلك يكون، وتعيين الزمان في ذلك من سنة كذا، يحتاج إلى طريق صحيح يقطع العذر، وإنما ذلك كوقت قيام الساعة، فلا يعلم أحد أي سنة هي، ولا أي شهر، أما أنها تكون في يوم الجمعة في آخر ساعة منه، وهي الساعة التي خلق الله فيها آدم عليه السلام، ولكن أي جمعة؛ لا يعلم تعيين ذلك اليوم إلا الله وحده لا شريك له، وكذلك ما يكون من الأشراط تعيين الزمان لها لا يُعْلَم، والله أعلم»(١).

00000

<sup>(</sup>١) «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الأخرة» (ص ٦٢٨)، لشمس الدين أبي عبدالله محمد بن أحمد القرطبي، نشر المكتبة السلفية، المدينة المنورة.



تدلُّ الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث الصحيحة على قرب الساعة ودنوِّها؛ فإن ظهور أكثر أشراط الساعة دليلٌ على قُربها وعلى أننا في آخر أيام الدُّنيا:

قال الله تعالى: ﴿ اقْتَرَبَ للنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنبياء: ١].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَريباً ﴾ [الأحزاب: ٦٣].

وقال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ يَرُونْنَهُ بَعِيداً وَنَراهُ قَرِيباً ﴾ [المعارج: ٦-٧]. وقال تعالى: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وانْشَقَ القَمَرُ ﴾ [القمر: ١].

العالم الدنيوي، والانتقال إلى دار أخرى، ينالُ فيها كلِّ عاملٍ عمله، إن خيراً؛ فخير، وإن شراً؛ فشرّ.

قال عِينَ : «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين»، ويشير بأصبعيه،

فيمدهما(١).

وقال ﷺ: (بُعِثْتُ في نسم الساعة)(١).

وقال عليه الصلاة والسلام: «إنما أجلكم \_ في أجل من خلا من الأمم \_ ما بين صلاة العصر ومغرب الشمس»(٣).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما؛ قال: كنا جُلوساً عند النبي عَلَيْ ، والشمس على قعيقعان(٤) بعد العصر، فقال: «ما أعماركم في أعمار مَن

وانظر: «تهذيب التهذيب» (١٢ / ٥٢ – ٥٣ / الكنى)، مطبعة مجلس دائرة المعارف في الهند، الطبعة الأولى، (١٣٢٧هـ)، و «تقريب التهذيب» (٢ / ٤٠٥)، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، طبع دار المعرفة، الطبعة الثانية، (١٣٩٥هـ).

(٣) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذُكِر عن بني إسرائيل، (٦) / ٤٩٥ ـ مع الفتح).

(٤) (قعيقعان)؛ بضم القاف الأولى، وكسر الثانية، بلفظ التصغير: جبل بمكة في جنوبها بنحو اثني عشر ميلًا، وسمي قعيقعان؛ لأن جُرهماً لما تحاربوا كثرت قعقعة السلاح هناك. ويظهر أن كلام النبي هذا كان في حجة الوداع أو في غزوة فتح مكة، وكان ابن عمر شهدهما مع الصحابة.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٤ / ٨٨)، و «شرح مسند أحمد» (٨ / ١٧٦) لأحمد شاكر.

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: «بعثت أنا والساعة كهاتين»، عن سهل رضى الله عنه، (١١ / ٣٤٧ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) قال الألباني: «رواه الدولابي في «الكنى» (١ / ٢٣)، وابن منده في «المعرفة» (٢ / ٢٣٤ / ٢)؛ عن أبي حازم عن أبي جبيرة مرفوعاً. وهذا إسناد صحيح، رجاله كلهم ثقات، وفي صحبة أبي جبيرة خلاف، ورجّع الحافظ في «التقريب» أن له صحبة». «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٢ / ٤٦٧) (ح ٨٠٨).

مضى إلا كما بقى من النهار وفيما مضى منه»(١).

وهذا يدلُّ على أن «ما بقي بالنسبة إلى ما مضى شيءٌ يسير، لكن لا يعلم مقدار ما مضى إلا الله تعالى، ولم يجىء فيه تحديدٌ يصحُّ سنده عن المعصوم حتى يصارَ إليه، ويُعْلَم نسبة ما بقي بالنسبة إليه، ولكنه قليلٌ جداً بالنسبة إلى الماضى»(١).

وليس هناك أبلغ من قوله عَلَيْ في تقريب الساعة: «بُعِثْتُ أنا والساعة جميعاً، إن كادت لتسبقني»(٣).

فهذا إشارة إلى شدَّة قُربها من بعثته عَلَيْ ، حتى خشي سبقها له لعظم القرب.

#### 00000

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۸ / ۱۷٦) (ح ۹۹۹۰)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

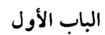
وقال ابن كثير: «هذا إسناد حسن لا بأس به». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٩٤).

وقال ابن حجر: «حسن». «فتح الباري» (۱۱ / ۳۵۰).

<sup>(</sup>٢) والنهاية / الفتن والملاحم، (١ / ١٩٥)، تحقيق د. طه زيني.

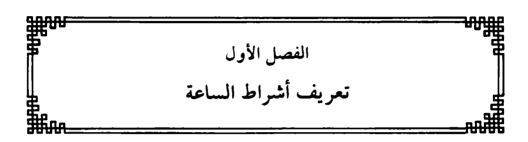
<sup>(</sup>۳) «مسند أحمد» (٥ / ٣٤٨ ـ بهامشه منتخب الكنز)، و «تاريخ الأمم والملوك» (١ / ٨) للطبراني .

قال ابن حجر: «أخرجه أحمد، والطبري، وسنده حسن». «فتح الباري» (۱۱ / ۳٤۸).



# أشراط السَّاعَة

- \_ الفصل الأول: تعريف أشراط الساعة.
- الفصل الثاني: أقسام أشراط الساعة.
- \_ الفصل الثالث: أشراط الساعة الصغرى.



#### معنى الشرط:

الشَّرَط بالتحريك : هو العلامة ، جمعه أشراط ، وأشراط الشيء : أوائله ، ومنه : شُرَط السلطان ، وهم نُخْبَة أصحابه الذين يقدمهم على غيرهم من جنده ، ومنه : الاشتراط الذي يشترطه الناس بعضهم على بعض ، فالشرط علامة على المشروط (١).

### معنى الساعة في اللغة:

هي جزءٌ من أجزاء الليل والنهار، جمعها: ساعات وساع، والليل والنهار معاً أربع وعشرون ساعة.

### معنى الساعة في الاصلاح الشرعي:

والمراد بالساعة في الاصطلاح الشرعي: الوقت الذي تقوم فيه القيامة، وسُمِّيت بذلك لسرعة الحساب فيها، أو لأنها تفجأ الناس في

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٢ / ٤٦٠)، و «لسان العرب» (٧ / ٣٠٠) لأبي الفضل ابن منظور، ط. دار الفكر ودار صادر، بيروت.

ساعة، فيموت الخلق كلهم بصيحة واحدة(١).

فأشراط الساعة: هي علامات القيامة التي تسبقها وتدل على قربها. وقيل: هي ما تُنْكِرُه الناس من صغار أمورها قبل أن تقوم الساعة. وقيل: هي أسبابها التي هي دون معظمها وقيامها(٢).

والساعة تُطْلَق على ثلاثة معان:

أ ـ الساعة الصغرى: وهي موت الإنسان، فمن مات؛ فقد قامت قيامته؛ لدخوله في عالم الأخرة.

ب ـ والساعة الوسطى: وهي موت أهل القرن الواحد، ويؤيّد ذلك ما روته عائشة رضي الله عنها؛ قالت: كان الأعراب إذا قدموا على رسول الله عنها؛ سألوه عن الساعة: متى الساعة؟ فنظر إلى أحدث إنسان منهم، فقال: «إن يعش هذا لم يدركه الهرم؛ قامت عليكم ساعتكم»(")؛ أي: موتهم، وأن المراد ساعة المخاطبين(1).

<sup>(</sup>۱) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۲ / ۲۲۲)، و «لسان العرب» (۸ / ۱۲۹)، و «ترتيب القاموس المحيط» (۲ / ۲۶۷) للأستاذ الطاهر أحمد الزواوي، دار الكتب العلمية، (۱۳۹۹هـ).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۲ / ۲۹۵)، و «لسان العرب» (۷ / ۲۲۹).
 - ۲۳۰).

<sup>(</sup>٣) هصحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب سكرات الموت، (١١ / ٣٦١ - مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قرب الساعة، (١٨ / ٩٠ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١١ / ٣٦٣).

ج ـ والساعة الكبرى: وهي بعث الناس من قبورهم للحساب والجزاء.

وإذا أطلقت الساعة في القرآن؛ فالمراد بها القيامة الكبرى:

قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ﴾ [الأحزاب: ٦٣]؛ أي: عن القيامة.

وقال تعالى: ﴿ اقْتَرَبَت السَّاعَةُ ﴾ [القمر: ١]؛ أي: اقتربت القيامة.

وقد ذكر الله تعالى القيامتين الصغرى والكبرى في القرآن الكريم، فتجده يذكر القيامتين في السورة الواحدة؛ كما في سورة الواقعة:

فإنه ذكر في أولها القيامة الكبرى: فقال تعالى: ﴿إِذَا وَقَعْتِ الْوَاقِعَةُ . إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًا . الوَاقِعَةُ . إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًا . ويُستِ الجِبالُ بَسَاً . فكانَتْ هَباءً مُنْبَثًا . وكُنْتُمْ أَزْواجاً ثَلاثَةً ﴾ [الواقعة: ١ -٧].

ثم في آخرها ذكر القيامة الصغرى، وهي الموت، فقال: ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلُغَتِ الْحُلْقُومُ . وأَنْتُم حِينئذٍ تُنْظَرُونَ . ونَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٣ ـ ٨٥].

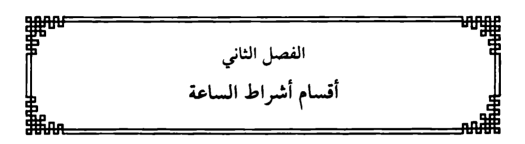
وذكر القيامتين أيضاً في سورة القيامة، فقال: ﴿ لا أَقْسِمُ بِيوْمِ القِيامَةِ ﴾ [القيامة: ١]، وهذه القيامة الكبرى.

ثم ذكر الموت، فقال: ﴿ كُلَّا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴾ [القيامة: ٢٦]، وهو القيامة الصغرى.

وغير ذلك كثير في سور القرآن الكريم، ممَّا يضيق المقام عن ذكره. والقيامة الكبرى هي التي نحن بصدد بيان أشراطها التي جاءت في الكتاب والسنة(١).

00000

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوى» (٤ / ٢٦٣ ـ ٢٦٥) لشيخ الإسلام ابن تيمية، و «فتح الباري» (١١ / ٣٦٤)، و «تاج العروس من جواهر القاموس» (٥ / ٣٩٠).



تنقسم أشراط الساعة إلى قسمين:

#### ۱ ـ أشراط صغرى:

وهي التي تتقدَّم الساعة بأزمان متطاولة، وتكون من نوع المعتاد؛ كقبض العلم، وظهور الجهل، وشرب الخمر، والتطاول في البنيان... ونحوها، وقد يظهر بعضها مصاحباً للأشراط الكبرى، أو بعدها.

#### ۲ ـ أشراط كبرى:

وهي الأمور العظام التي تظهر قرب قيام الساعة، وتكون غير معتادة الـوقـوع؛ كظهـور الـدجَّال، ونزول عيسى عليه السلام، وخروج يأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «التذكرة» للقرطبي، (ص ٦٧٤)، و «فتح الباري» (١٣ / ٤٨٥)، وكتاب «إكمال المعلم شرح صحيح مسلم» (١ / ٧٠) لأبي عبدالله محمد بن خليفة الأبي المالكي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، وانظر مقدمة كتاب «التصريح بما تواتر في نزول المسيح» (ص ٩) للمحدث الشيخ محمد أنور شاه الكشميري الهندي، ترتيب تلميذه =

وقسم بعض العلماء أشراط الساعة من حيث ظهورها إلى ثلاثة أقسام(١):

١ ـ قسم ظهر وانقضى .

٢ ـ قسم ظهر ولا زال يتتابع ويكثر.

٣ ـ قسم لم يظهر إلى الآن.

فأما القسمان الأولان؛ فهما من أشراط الساعة الصغرى، وأما القسم الثالث؛ فيشترك فيه الأشراط الكبرى وبعض الأشراط الصغرى.

00000

<sup>=</sup> الشيخ محمد شفيع، وتحقيق وتعليق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، طبع مطبعة الأصيل، حلب، نشر مكتبة المطبوعات الإسلامية، جمعية التعليم الشرعي، (١٣٨٥هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۸۳ – ۸۵)، و «الإشاعة لأشراط الساعة» (ص  $\mathfrak{P}$ ) للبرزنجي، و «لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية» ( $\mathfrak{P}$  /  $\mathfrak{P}$ ) للعلامة محمد بن أحمد السفاريني الحنبلي، تعليق الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن أبا بطين والشيخ سليمان بن سحمان من علماء نجد، من منشورات مؤسسة الخافقين ومكتبتها، دمشق، الطبعة الثانية، ( $\mathfrak{P}$  / ۱٤۰۷هـ).

# الفصل الثالث الشراط الساعة الصغرى

أشراط الساعة الصغرى التي ذكرها العلماء كثيرة جداً، وقد ذكرت هنا منها ما ثبت بالسنة أنه من أشراط الساعة الصغرى، وتركت ما لم يثبت في حدود علمي القاصر \_، وذلك بعد النظر في هذه الأحاديث، ومعرفة كلام العلماء عليها؛ من حيث الصحة والضعف، أو قد يكون هناك من الأشراط ما هو ثابت، ولم أطّلع على حديثٍ ثابتٍ فيه.

وقد سردتُ هذه الأشراط بدون ترتيب؛ لأنّني لم أطّلع على حديث أو أحاديث تنصُّ على ترتيبها، فذكرتُ أوّلاً ما نصَّ العلماء على أنه ظهر وانتهى، ثم تحريتُ في ذكري لباقي الأشراط بتقديم ما تقتضي الحوادث تقديمه على غيره، فمثلاً؛ ظهور الفتن مقدَّم على قبض العلم؛ لأن الفتن ظهرت في عصر الصحابة، وقدَّمت قتال الروم على فتح القسطنطينية؛ لأن الخبر جاء بذلك، وجعلتُ فتح القسطنطينية مقدَّماً على قتال اليهود في زمن عيسى عليه السلام؛ لأن فتحها قبل ظهور الدَّجَال، ونزول عيسى عليه السلام يكون بعد ظهور الدَّجال، وهكذا. . . وبعض الأشراط يقتضي ذكره في الأخير؛ لأنه لا يظهر إلا بعد الأشراط الكبرى؛ مثل هدم الكعبة

على يدي الحبشة، وظهور الريح التي تقبض أرواح المؤمنين.

ومما ينبغي أن يُعْلَمَ أَنَّ كثيراً من أشراط الساعة قد ظهرت مباديها من عهد الصحابة رضي الله عنهم، وهي في ازدياد، ثم صارت تكثر في بعض الأماكن دون بعض، والذي يعقبه قيام الساعة هو استحكام ذلك، فيكون مثلاً قبض العلم لا يقابله إلا الجهل الصرف، ولا يمنع من ذلك وجود طائفة من أهل العلم؛ لأنهم يكونون حينئذ مغمورين في أهل الجهل، وقس عليه غيره من أشراط الساعة(۱).

وممًا ينبغي التنبيه عليه أيضاً أن بعض الناس يفهم من كونِ الشيء من أشراط الساعة أنه محذورٌ وممنوعٌ، وهذه القاعدة غير مسلَّمة؛ فإنه ليس كلُّ ما أخبر على بكونه من علامات الساعة يكون محرَّماً أو مذموماً، فإن تطاوُلَ الرعاء في البنيان، وفشوَّ المال، وكون خمسين امرأة لهنَّ قيمٌ واحد ليس بحرام بلا شك، وإنما هذه علامات، والعلامة لا يشترط فيها شيء من ذلك، بل تكون بالخير والشر، والمباح، والمحرَّم، والواجب، وغيره، والله أعلم ٢٠).

والآن حان الشروع في ذكر أشراط الساعة الصغرى، وهي كما يلي: 1 ـ بعثة النبي ﷺ:

أخبر ﷺ أن بعثتَهُ دليلٌ على قرب قيام الساعة، وأنه نبيُّ الساعة:

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۱۹).

وسيأتي بيان ذلك مفصلًا في الكلام على قبض العلم وظهور الجهل.

<sup>(</sup>٢) «شرح النووي لمسلم» (١ / ١٥٩).

ففي الحديث عن سهل رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عليه: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين»، ويشير بإصبعيه فيمدُّهُما(١).

وعن أنس رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين». قال: وضمَّ السبابة والوسطى(١).

وعن قيس بن أبي حازم عن أبي جُبيرة مرفوعاً: «بُعِثْتُ في نسم (١) الساعة (٤).

فأول أشراط الساعة بعثة المصطفى ﷺ، فهو النبيُّ الأخير، فلا يليه نبيُّ آخر، وإنما تليه القيامة كما يلي السبابة والوسطى، وليس بينهما إصبع

(١) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: «بعثت أنا والساعة كهاتين»، (١١ / ٣٤٧ ـ مع الفتح).

(٢) وصحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قرب الساعة، (١٨ / ٨٩ م م شرح النووي).

(٣) (نسم الساعة): قال ابن الأثير: «هو من النسيم، أول هبوب الربح الضعيفة؛ أي: بُعِثْتُ في أول أشراط الساعة، وضعف مجيئها. وقيل: هو جمع نسمة؛ أي: بعثت في ذوي أرواح خلقهم الله تعالى قبل اقتراب الساعة؛ كأنه قال: في آخر النشء في بني آدم». «النهاية في غريب الحديث» (٥/ ٤٩ ـ ٥٠).

(٤) رواه الدولابي في دالكني، (١ / ٣٣)، وابن منده في دالمعرفة» (٢ / ٣٣٤ / ٢٠٠٠).

قال الألباني: وصحيح).

والحديث رواه الحاكم في والكني، \_ كما في والفتح الكبير، \_، ولم يعزه لغيره.

انظر: وصحيح الجامع الصغير، (٣ / ٨) (ح ٢٨٢٩)، ووسلسلة الأحاديث الصحيحة، (٢ / ٤٦٨) (ح ٨٠٨).

أخرى، أو كما يفضل إحداهما الأخرى(١)، ويدلُّ على ذلك رواية الترمذي: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين ـ وأشار أبو داود بالسبابة والوسطى ـ فما فضل إحداهما على الأخرى»(١)، وفي رواية مسلم: «قال شعبةُ: وسمعتُ قتادة يقول في قصصه: كفضل إحداهما على الأخرى. فلا أدري أذكره عن أنس أو قاله قتادة»(١).

قال القرطبي: «أولها النبي ﷺ؛ لأنه نبي آخر الزمان، وقد بُعِثَ وليس بينه وبين القيامة نبي «٤٠).

قال تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبِا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ولْكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

#### ٢ ـ موت النبي ﷺ:

من أشراط الساعة موتُ النبي عَيْنَ ، ففي الحديث عن عوف بن مالك رضي الله عنه ؛ قال : قال رسول الله عنه : «اعدُدْ ستاً بين يدي الساعة : موتي . . . »(٥) الحديث .

<sup>(</sup>۱) انظر: «التذكرة» (ص ۹۲۰ ـ ۹۲۳)، و «فتح الباري» (۱۱ / ۳٤۹)، و «تحفة الأحوذي شرح الترمذي» (٦ / ٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) «جامع الترمذي»، باب ما جاء في قول النبي ﷺ: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين»، (٢ / ٤٥٩ ـ ٤٦٠)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب: قرب الساعة، (١٨ / ٨٩ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الأخرة» (ص ٦٢٦).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب الجزية والموادعة، باب ما يُحذر من الغدر، (٦ / ٢٧٧ ـ مع الفتح).

فقد كان موت النبي رضي من أعظم المصائب التي وقعت على المسلمين، فقد أظلمتِ الدُّنيا في عيون الصحابة رضي الله عنهم عندما مات عليه الصلاة والسلام.

قال أنس بن مالك رضي الله عنه: «لما كان اليوم الذي دخل فيه رسول الله على المدينة؛ أضاء منها كل شيء، فلما كان اليوم الذي مات فيه؛ أظلمَ منها كل شيء، وما نفضنا عن رسول الله على الأيدي \_ وإنا لَفي دَفْنِه \_ حتى أنكرنا قلوبنا»(١).

قال ابن حجر: «يريد أنهم وجدوها تغيَّرت عمّا عهدوه في حياته من الألفة، والصفاء، والرقة؛ لفقدان مَا كان يمدُّهم به من التعليم والتأديب»(٢).

فبموته عنه القطع الوحي من السماء؛ كما في جواب أم أيمن لأبي بكر وعمر رضي الله عنهم عندما زاراها بعد موت النبي عنه ، فلما انتهيا إليها؛ بكت، فقالا لها: «ما يُبكيكِ؟ ما عند الله خير لرسوله ، فقالت: ما أبكي أن لا أكون أعلم أنَّ ما عند الله خير لرسوله عنه ، ولكني أبكي أن الوحي قد انقطع من السماء . فهيَّجَتْهُما على البكاء ، فجعلا يبكيان

<sup>(</sup>۱) «جامع الترمذي»، أبواب المناقب، (۱۰ / ۸۷ ـ ۸۸ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال الترمذي: «هذا حديث صحيح غريب».

وقال شعيب الأرناؤوط: «إسناده صحيح». انظر: «شرح السنة» للبغوي، (١٤ / ٥٠)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

قال ابن حجر: «قال أبو سعيد فيما أخرجه البزار بسند جيد: ما نفضنا أيدينا من دفنه حتى أنكرنا قلوبنا». «الفتح» (٨ / ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٨ / ١٤٩).

معها»(۱).

فقد مات عليه الصلاة والسلام كما يموت الناس؛ لأن الله تعالى لم يكتب الخلود في هذه الحياة الدُّنيا لأحد من الخلق، بل هي دار ممرِّ لا دار مقرِّ؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الخُلْدَ أَفَإِنْ مُتَ فَهُمُ الخَالِدُونَ . كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المَوْتِ ونَبْلُوكُمْ بِالشَّرِ والخَيْرِ فِتْنَةً وإلينا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٤ - ٣٥].

إلى غير ذلك من الآيات التي تبيّن أن الموت حقّ، وأن كل نفس ذائقة الموت، حتى ولو كان سيد الخلق وإمام المتّقين محمّد ﷺ.

وكان موته كما قال القرطبي: «أول أمرٍ دَهَمَ الإسلامَ... ثمَّ بعده موت عمر، فبموت النبي ﷺ انقطع الوحي، وماتت النبوَّة، وكان أول ظهور الشر بارتداد العرب، وغير ذلك، وكان أول انقطاع الخير، وأول نقصانه.

قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه:

فَلَتَحْدُثَنَ حَوَادِثُ مِنْ بَعْدِهِ

تُعْنَى بِهِنَّ جَوانِحٌ وصُدُورُ

وقالت صفيَّة بنت عبد المطَّلب رضي الله عنها:

لَعَمْ رُكَ مَا أَبْكِي النَّبِيِّ لِفَقْدِهِ

ولَكِنَّ مَا أَخْشَى مِنَ الهَرْجِ (١) آتِيا، (١)

<sup>(1)</sup> وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب فضائل أم أيمن رضي الله عنها، (١٦ / ٩ - ١٠ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (الهَرْج): هو القتل؛ كما سيأتي .

<sup>(</sup>٣) «التذكرة» للقرطبي، (ص ٦٢٩ ـ ٦٣٠) بتصرف بسيط، وانظر: «الإذاعة» لصديق حسن، (ص ٦٧ ـ ٦٩).

## ٣ - فتح بيت المقدس:

ومن أشراط الساعة فتح بيت المقدس، فقد جاء في حديث عوف بن مالك رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «اعدُدْ ستاً بين يدي الساعة: . . . (فذكر منها:) فتح بيت المقدس»(١).

ففي عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه تَمَّ فتح بيت المقدس سنة ست عشرة من الهجرة؛ كما ذهب إلى ذلك أئمَّة السَّير، فقد ذهب عمر رضي الله عنه بنفسه، وصالح أهلها، وفتحها، وطهَّرها من اليهود والنصارى، وبنى بها مسجداً في قبلة بيت المقدس(١).

وروى الإمام أحمدُ من طريق عُبيد بن آدم؛ قال: «سمعتُ عمر بن الخطاب يقول لكعب الأحبار (٣): أين ترى أن أصلي؟ فقال: إن أخذت عني ؛ صليتَ خلف الصخرة، فكانت القدس كلها بين يديك. فقال عمر: ضاهيت اليهوديَّة، لا، ولكن أصلي حيث صلى رسول الله عليَّة، فتقدَّم إلى القبلة، فصلًى، ثم جاء، فبسطَ رداءَه، فكنس الكناسة في ردائه، وكنس الناس» (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، وتقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٢) انظر: «البداية والنهاية» (٧ / ٥٥ ـ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) هو كعب بن ماتع الحميري، من أوعية العلم، ومن كبار علماء أهل الكتاب، أسلم في زمن أبي بكر الصديق، وقدم المدينة زمن عمر، ثم سكن الشام، ومات في خلافة عثمان رضي الله عنه وقد جاوز المئة، وكان كثير الرواية للإسرائيليات، وقسمٌ كبيرٌ منها لا يصحُّ السند به إليه، وليس له في البخاري رواية، وفي مسلم رواية لأبي هريرة عنه.

انظر: «تقریب التهذیب» (۲ / ۱۳۵)، و «تهذیب التهذیب» (۸ / ۱۳۸ ـ ٤٤٠)، و «تذکرة الحفاظ» (۱ / ۵۲).

<sup>(</sup>٤) «مسند الإمام أحمد» (١ / ٢٦٨ ـ ٢٦٩) (ح ٢٦١)، تحقيق أحمد شاكر، =

#### **٤ - طاعون عمواس ١٠٠** :

جاء في حديث عوف بن مالك السابق قوله علي : «اعدُدْ ستاً بين يدي الساعة : . . . (فذكر منها : ) ثم مَوتان(٢) يأخذ فيكم كقُعاص (٣) الغنم (٤) .

قال ابن حجر: «يُقال: إن هذه الآية ظهرت في طاعون عمواس في خلافة عمر، وكان ذلك بعد فتح بيت المقدس»(٥).

ففي سنة ثمان عشرة للهجرة على المشهور الذي عليه الجمهور(١) وقع طاعون في كورة عمواس، ثم انتشر في أرض الشام، فمات فيه خلق كثير من الصحابة رضي الله عنهم ومن غيرهم؛ قيل: بلغ عدد من مات فيه خمسة وعشرون ألفاً من المسلمين، ومات فيه من المشهورين: أبو عُبيدة عامر بن الجرَّاح، أمين هٰذه الأمة، رضى الله عنه(٧).

= وقال: «إسناده حسن».

(١) (عمواس): بلدة في فلسطين، على ستة أميال من الرملة، على طريق بيت المقدس.

انظر: «معجم البلدان» (٤ / ١٥٧).

(٢) (مُوتان)؛ بضم الميم وسكون الواو: هو الموت الكثير الوقوع.

انظر: «فتح الباري» (٦ / ٢٧٨).

(٣) (قعاص)؛ بالضم، ويقال فيه: عقاس؛ بضم العين المهملة، وتخفيف القاف، وأخره مهملة: داء يأخذ الدواب، فيسيل من أنوفها شيء، فتموت فجأة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٨٨)، و «فتح الباري» (٦ / ٢٧٨).

- (٤) رواه البخاري، وتقدم تخريجه قريباً.
  - (٥) «فتح الباري» (٦ / ٢٧٨).
- (٦) انظر: «البداية والنهاية» (٧ / ٩٠).
- (٧) انظر: «معجم البلدان» (٤ / ١٥٧ ـ ١٥٨)، و «البداية والنهاية» (٧ / ٩٤).

#### ٥ ـ استفاضة المال والاستغناء عن الصدقة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقومُ الساعة حتى يكثر فيكم المال، فيفيض، حتى يُهِم رَبَّ المال من يقبله منه صدقة، ويُدعى إليه الرجل، فيقول: لا أرب لي فيه»(١).

وعن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي على النبي على النبي الله عنه على النباس زمان يطوف الرجل فيه بالصدقة من الذهب، ثم لا يجد أحداً يأخذها منه «٢٠).

وأخبر عليها من كنوز الله تعالى سيعطي هذه الأمة، ويفتح عليها من كنوز الأرض، وأن ملك أمته سيبلغ مشارق الأرض ومغاربها، ففي الحديث عن توبان رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «إن الله زوى (٣) لي الأرض، فرأيتُ مشارقها ومغاربها، وإن أمّتي سيبلغ ملكها ما زُوِيَ لي منها، وأعطيتُ الكنزين الأحمر والأبيض «١٠).

وقال ﷺ: «وإني قد أعطيتُ مفاتيح خزائن الأرض، أو مفاتيح

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، (١٣ / ٨١ ـ ٨٢ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الزكاة، باب كل نوع من المعروف صدقة، (٧ / ٩٧ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الزکاة، باب کل نوع من المعروف صدقة، (۷ / ۹۹ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) (زوي): يقال: زويته أزويه زياً؛ أي: جمعته، والمعنى أن الله جمع له ﷺ
 الأرض، وقرَّبها حتى رأى مشارقها ومغاربها.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٣٢٠ ـ ٣٢١).

<sup>(</sup>٤) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ١٣ \_ مع شرح النووي).

الأرض»(١).

وعن عدي بن حاتم رضي الله عنه؛ قال: بينما أنا عند النبي وعن ، أتاه رجلٌ، فشكا إليه الفاقة، ثم أتاه آخر، فشكا إليه قطع السبيل، فقال: «يا عدي! هل رأيت الحيرة؟». قلت: لم أرها، وقد أُنبِئتُ عنها. قال: «فإن طالت بك حياةٌ لَتَرْيَنَ الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوفَ بالكعبة لا تخاف أحداً إلا الله». قلتُ فيما بيني وبين نفسي: فأين دُعًار (٢) طبيء الذين قد سعروا البلاد؟! «ولئن طالت بك حياةٌ لَتُفْتَحَنَّ كنوزُ كسرى». قلتُ: كسبرى بن هرمز؟! قال: «كسرى بن هرمز. ولئن طالت بك حياة لترينَّ الرجل يُخْرِجُ ملءَ كفّه من ذهب أو فضة؛ يطلب من يقبله منه؛ فلا يجد أحداً يقيله منه . . .».

قال عدي: فرأيتُ الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة، لا تخاف إلا الله، وكنتُ فيمن افتتح كنوز كسرى بن هرمز، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبي أبو القاسم على يخرج ملء كفه (٣).

فقد تحقَّق كثيرٌ ممَّا أخبرنا به الصادق عَنْ ، فكثُر المال في عهد الصحابة رضي الله عنهم بسبب ما وقع من الفتوح ، واقتسموا أموال الفرس (۱) «صحيح مسلم» ، كتاب الفضائل ، باب حوض نبينا عَنْ وصفته ، (۱۵ / ۷۷ ـ مع شرح النووي) .

<sup>(</sup>٢) (دعار): مفرده داعر: وهو الخبيث المفسد، والمراد بهم هنا قطاع الطريق. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ١١٩).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (٦ / ١٦٠ ـ ٦١١ ـ مع الفتح)، و «شرح السنة»، كتاب الفتن، باب ما يكون من كثرة المال والفتوح، (١٥ / ٣١ ـ ٣٣)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

والروم، ثم فاض المال في عهد عمر بن عبدالعزيز رحمه الله، فكان الرجل يعرض المال للصدقة، فلا يجد من يقبله.

وسيكثر المال في آخر الزمان، حتى يعرض الرجل ماله، فيقول الذي يعرضه عليه: لا أرب لي به.

و هذا \_ والله أعلم \_ إشارة الى ما سيقع في زمن المهدي وعيسى عليه السلام(١)؛ من كثرة الأموال، وإخراج الأرض لبركتها وكنوزها.

ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «تقيء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأسطوان من الذهب والفضة». قال: «فيجيء القاتل، فيقول: في هذا قَتلتُ. ويجيء القاطع فيقول: في هذا قطعتُ رحمي. ويجيء السارق فيقول: في هذا قطعتُ يدي. ثم يُدَعونه فلا يأخذون منه شيئاً»(٢).

وذكر ابن حجر أنه يحتمل أن يكون استغناء الناس عن المال وتركهم له وقت خروج النار واشتغال الناس بأمر الحشر، فلا يلتفت أحد حينئذ إلى المال، بل يقصد أن يتخفّف ما استطاع.

وما ذكره ابن حجر من استغناء الناس عن المال لاشتغالهم بأمر الحشر لا يُنافي أن يكون لاستغنائهم سبب آخر، وهو كثرة المال؛ كما يحصل في زمن المهدي وعيسى عليه السلام، وبذلك يكون الاستغناء يقع في زمنين ـ وإن تباعدا ـ بسببين مختلفين، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۸۷ - ۸۸).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الزکاة، باب کل نوع من المعروف صدقة، (۱۵ / ۹۸ / ... - مع شرح النووي)، وانظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۸۸).

## ٦ ـ ظُهور الفتن :

الفتن: جمع فتنة، وهي الابتلاء والامتحان والاختبار، ثم كثر استعمالها فيما أخرجه الاختبار للمكروه، ثم أطلِقت على كل مكروه أو آيل إليه؛ كالإثم، والكفر، والقتل، والتّحريق، وغير ذلك من الأمور المكروهة(١).

وقد أخبر النبي على أن من أشراط الساعة ظهور الفتن العظيمة التي يلتبس فيها الحق بالباطل، فتزلزل الإيمان، حتى يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً، كلما ظهرت فتنة؛ قال المؤمن: هذه مُهْلِكَتي. ثم تنكشف، ويظهر غيرها، فيقول: هذه، هذه. ولا تزال الفتن تظهرُ في الناس إلى أن تقوم الساعة.

ففي الحديث عن أبي موسى الأشعريِّ رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن بين يدي الساعة فتناً كقطع الليل المظلم، يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً، القاعد فيها خيرٌ من القائم، والقائم فيها خيرٌ من الماشي، والماشي فيها خيرٌ من الساعي، فكسروا قسيَّكُم، وقطعوا أوتارَكُم، واضْرِبوا بسيوفكُمُ الحِجارَة؛ فإن دُخِل على أحدِكُم؛ فليَكُنْ كخير ابني آدم».

رواه الإمام أحمد، وأبو داود، وابن ماجه، والحاكم في المستدرك»(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «لسان العرب» (۱۳ / ۳۱۷ ـ ۳۲۱)، و «النهاية» (۳ / ٤١٠ ـ ٤١١)، و «فتح الباري» (۱۳ / ۳).

<sup>(</sup>٢) ومسند الإمام أحمد، (٤ / ٤٠٨ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، و وسنن أبي =

وروى الإمام مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم؛ يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً، أو يُمْسي مؤمناً ويُصبحُ كافراً، يبيع دينَه بعَرَض مِن الدُّنيا»(١).

وعن أم سلمة زوج النبي على رضي الله عنها؛ قالت: استيقظ رسول الله عنها فرعاً؛ يقول: «سبحان الله! ما أنزل الله من الخزائن؟ وماذا أنزل الله من الفتن؟ من يوقظ صواحب الحجرات ـ يريد أزواجه ـ لكي يُصلين؟ ربَّ كاسية في الدُنيا عارية في الآخرة».

رواه البخاري(١).

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما؛ قال: نادى منادي رسول الله عنهما؛ الصلاة جامعة. فاجتمعنا إلى رسول الله عنهما فقال: «إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقاً عليه أن يدل أمَّتَهُ على خير ما يعلمه لهم، وإن أمَّتَكُم هٰذه جُعِل عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاءً وأمور تُنْكِرونها، وتجيء الفتنة، فيرقّق بعضها

<sup>=</sup> داود» (۱۱ / ۳۳۷ \_ مع عون المعبود)، و «سنن ابن ماجه» (۲ / ۱۳۱۰)، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٤٠)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، وسكت عنه الذهبي.

والحديث صححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢ / ١٩٣) (ح ٢٠٤٥).

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن، (٢ / ١٣٣ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب لا يأتي زمان إلا الذي بعده شر منه، (۱۳ / ۲۰ ـ مع شرح النووي).

بعضاً، وتجيء الفتنة، فيقول المؤمن: هذه، هذه. . . فمَن أحبُّ أن يُزحْزح عن النار ويدخل الجنة؛ فلتأته منيَّتُه، وهو يؤمن بالله واليوم الآخر».

رواه مسلم<sup>(۱)</sup>.

وأحاديث الفتن كثيرة جداً، فقد حذَّر النبي ﷺ أمَّته من الفتن، وأمر بالتعوُّذ منها، وأخبر أن آخر هذه الأمة سيصيبها بلاءً وفِتَنَّ عظيمة، وليس هنالك عاصمٌ منها؛ إلا الإيمان بالله واليوم الآخر، ولزوم جماعة المسلمين، وهم أهل السنة \_ وإن قلُّوا \_، والابتعاد عن الفتن، والتعوُّذ منها، فقد قال عليه الصلاة والسلام: «تعوَّذوا بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن».

رواه مسلم(١) عن زيد بن ثابت رضى الله عنه.

## أ ـ ظهور الفتن من المشرق:

أكثر الفتن التي ظهرت في المسلمين كان منبعها من المشرق، من حيث يطلُّعُ قرنُ الشيطان، وهذا مطابقٌ لما أخبر به نبيُّ الرحمة ﷺ.

فقد جاء في الحديث عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سمع رسول الله على وهو مستقبل المشرق يقول: «ألا إن الفتنة ها هُنا، ألا إن الفتنة ها هُنا، من جيث يطلُعُ قرنُ الشيطان»(٣).

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الإمارة، باب وجوب الوفاء ببيعة الخليفة الأول فالأول، (١) ( ٢٣٢ - ٢٣٣ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب عرض مقعد الميت عليه وإثبات عذاب القبر والتعوذ منه، (١٧ / ٢٠٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (قرن الشيطان): قوة الشيطان وأتباعه، أو أن للشمس قرن على الحقيقة. =

رواه الشيخان(١).

وفي رواية لمسلم أنه قال: «رأس الكفر من ها هُنا، من حيث يطلُعُ قرنُ الشيطان»؛ يعنى: المشرق(٢).

وعن ابن عباس رضي الله عنهُما؛ قال: دعا النبيُّ عَلَيْهُ: «اللهُمَّ بارِك لنا في صاعِنا ومُدِّنا، وبارك لنا في شامِنا ويمنِنا». فقال رجلٌ من القوم: يا نبي الله! وفي عراقنا. قال: «إن بها قرن الشيطان، وتهيج الفتن، وإن الجفاء بالمشرق»(٣).

قال ابن حجر: «وأول الفتن كان منبعها من قِبَلِ المشرق، فكان ذلك سبباً للفرقة بين المسلمين، وذلك مما يحبه الشيطان ويفرح به، وكذلك البدع نشأت من تلك الجهة»(٤).

فمن العراق ظهر الخوارج، والشيعة، والروافض، والباطنية،

وقيل: إن الشيطان يقرن رأسه بالشمس عند طلوعها ليقع سجود عبدتها له.

انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ٤٦).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب قول النبي يطخ: «الفتنة من قبل المشرق»، (۱۳ / 20 - مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۵ - مع شرح نووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن، (١٨ / ٣١ ـ ٣٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني ، ورواته ثقات.

<sup>«</sup>مختصر الترغيب والترهيب» (ص ٨٧) للحافظ ابن حجر، تحقيق عبدالله بن السيد أحمد بن حجاج، مطبعة التقدم، الناشر مكتبة السلام، القاهرة، الطبعة الرابعة، (١٤٠٢هـ).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣ / ٤٧).

والقَدرية، والجهميَّة، والمعتزلة، وأكثر مقالات الكفر كان منشؤها من المشرق؛ من جهة الفرس المجوس؛ كالزردشتية(١)، والمانويّة(١)، والمزدكية(٣)، والهندوسية(٤)، والبوذيّة(٩)، وأخيراً وليس آخراً: القاديانية(١)،

(۱) (الزردشتية): هم أصحاب زردشت بن يورشب، وأبوه من أذربيجان، ومن عقيدتهم أن النور والظلمة أصلان متضادان، وهما مبدأ موجودات العالم، وزردشت يقول: إن الباري تعالى هو خالق النور والظلمة ومبدعهما، والزردشتية جماعة منظمة، ولها درجات ومراتب، وموطنهم فارس.

انظر: «الملل والنحل» (1 / ٢٣٦ ـ ٢٣٧) للشهرستاني، وكتاب «وجاء دور المجوس» (ص ٢٤) للدكتور عبدالله الغريب.

(٢) (المانوية): هم أصحاب ماني بن فاتك المجوسي، وعقيدتهم أن العالم مخلوق من أصلين قديمين هما النور والظلمة. انظر: «الملل والنحل» (١ / ٢٤٤).

(٣) (المزدكية): أصحاب مزدك بن بافداد، الذي دعا إلى الإباحية واشتراك الناس في النساء والأموال، وليست الشيوعية الحديثة إلا امتداداً للمزدكية.

انظر: «الملل والنحل» (١ / ٢٤٩)، وكتاب «وجاء دور المجوس» (ص ٢٧ ـ ٢٩).

(٤) (الهندوسية): ديانة الجمهرة العظمى في الهند الآن، وقد جاء بها الأريون عندما فتحوا الهند، وليس لها مؤسس معين، وهي مجموعة عقائد، ولهم آلهة كثيرة، ويقسمون الناس إلى أربع طبقات، أعلاها البراهمة، وأدناها المنبوذون، ولهم كتاب مقدس اسمه «الويدا»، وهو عبارة عن تاريخ للآريين، وهم طبقة البراهمة، وفيه مجموعة تعاليم.

انظر: «مقارنة الأديان / أديان الهند الكبرى» (٤ / ٤٩ ـ ٤٦) لأحمد شلبي .

(٥) (البوذية): مؤسس هذه النحلة اسمه (سيد هارتا)، ثم تسمى بـ (بوذا)، ودعوته تقوم على التقشف، والزهد، والرياضات، ويقول بالتناسخ ـ والتناسخ أساس أديان الهند ـ، وبوذا لا يؤمن بوجود إله.

وقد امتزجت البوذية بالهندوسية، وذابت فيها، وأصبح بوذا من آلهة الهندوس. انظر: «مقارنة الأديان / أديان الهند الكبرى» (٤ / ١٣٧ ـ ١٧٠).

(٦) (القاديانية): نسبة إلى مؤسسها الميرزا غلام أحمد القادياني، وكان ظهور هذه =

والبهائية (١) . . . إلى غير ذلك من المذاهب الهدَّامة .

وأيضاً؛ فإن ظهور التتارفي القرن السابع الهجري كان من المشرق، وقد حدث على أيديهم من الدَّمار والقتل والشرِّ العظيم ما هو مدوَّنُ في كتب التاريخ.

وإلى اليوم لا يزال المشرق منبعاً للفتن والشرور والبدع والخرافات والإلحاد، فالشيوعية الملحدة مركزها روسيا والصين الشيوعية، وهما في المشرق، وسيكون ظهور الدجَّال ويأجوج ومأجوج من جهة المشرق، نعوذ بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن.

ولا بدَّ لي هنا من أن أنبِّه على أن بعض الفتن هو من أشراط الساعة النحلة في أواخر القرن التاسع عشر الميلادي في الهند، في إقليم (بنجاب) بباكستان، وادَّعى النبوة، وأنه المسيح الموعود، وساعده الإنكليز في نشر دعوته، ومن أباطيله نسخ الجهاد، وفرض طاعة الحكومة البريطانية، وأن نزول عيسى من نسج النصارى، ومن قال: إن عيسى ما مات؛ فقد أشرك، وكان هلاكه سنة (١٩٠٨م).

انظر: «القادياني ومعتقداته» للشيخ منظور أحمد الباكستاني، و «القاديانية ثورة على النبوة والإسلام»، و «القادياني والقاديانية دراسة وتحليل»؛ كلاهما لأبي الحسن الندوي.

(١) (البهائية): مؤسس هذه النحلة رجل من فارس، اسمه الميرزا علي محمد الشيرازي، الذي لقّب نفسه بـ (الباب)، وقد سجنته حكومة فارس، ثم قتلته، وخلفه أحد أتباعه، وهو بهاء الله ميرزا حسين علي، ومن عقائده نسخ القرآن، وهدم الكعبة، وإبطال المحج، وادّعى النبوة، وله كتاب سماه «الكتاب الأقدس».

وقد تطوَّر مذهب البهاثيين حتى ادَّعوا أن البهاء إله، فقد كان نقش (إكليشة) نشراتهم: «بهاء يا إلهي».

انظر: كتاب «دراسات عن البهائية والبابية»، مجموعة رسائل لجماعة من الكتاب المسلمين، طبع المكتب الإسلامي، ط. الثانية، (١٣٩٧هـ)، دمشق.

التي نصَّ عليها رسول الله ﷺ؛ كوقعة صفين، وظهور الخوارج، وسأتكلم بإيجاز عن بعض الفتن العظيمة التي كانت سبباً في تفريق المسلمين، وظهور الشرِّ العظيم.

#### ب ـ مقتل عثمان بن عفان رضى الله عنه:

لقد كان ظهور الفتن في عهد الصحابة رضي الله عنهم بعد مقتل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه؛ فإنه كان باباً مغلقاً دون الفتن، فلما قُتِلَ رضي الله عنه؛ ظهرت الفتن العظيمة، وظهر دُعاتُها ممَّن لم يتمكَّن الإيمان من قلبه، وممَّن كان من المنافقين الذين يُظْهِرون للناس الخير، ويبطنون الشر والكيد لهذا الدين.

ففي «الصحيحين» عن حُذيفة رضي الله عنه أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه؛ قال: أيكم يحفظ قول رسول الله والله والله عنه؛ قال: أيكم يحفظ قول رسول الله والله عنه أنا أحفظ كما قال. قال: هات؛ إنك لجريء. قال رسول الله والمنتذة الرجل في أهله وماله وجاره تكفّرها الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر». قال: ليست هذه، ولكن التي تموج كموج البحر. قال: يا أمير المؤمنين! لا بأس عليك منها، إن بينك وبينها باباً مغلقاً. قال: يُفتح الباب أو يُكسر؟ قال: لا، بل يُكسر. قال: ذلك أحرى أن لا يغلق. قلنا: عُلِمَ الباب؟ قال: نعم؛ كما أن دون غَدٍ الليلة، إني حدثتُه حديثاً ليس بالأغاليط. فهبنا أن نسأله، وأمرنا مسروقاً، فسأله، فقال: مَن الباب؟ قال: عمر (۱).

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (٦ / ٦٠٣ - ٦٠٤ =

وكان ما أخبر به الصادق المصدوق على فقد قُتِلَ عمر، وكُسِرَ الباب، وظهرتِ الفتن، ووقع البلاء، فكان أول فتنة ظهرت هي قتل الخليفة الراشد ذي النورين عثمان بن عفّان على يد طائفة من دُعاة الشر، الذين تألّبوا عليه من العراق ومصر، ودخَلُوا المدينة، وقتلوه وهو في داره رضى الله عنه (۱).

وقد ذكر النبي على لله عنه أنه سيصيبه بلاءً، ولهذا صبر ونهى الصحابة عن قتال الخارجين عليه؛ كي لا يُراقَ دَمٌ مِن أجله رضي الله عنه (٢).

ففي الحديث عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: خرج النبي على إلى أن قال:) النبي على إلى حائطٍ مِن حوائطِ المدينة. . . (فذكر الحديث إلى أن قال:) فجاء عثمان، فقلت: كما أنت؛ حتى أستأذن لك. فقال النبي على الذن له، وبشره بالجنة معها بلاءً يُصيبُهُ»(٣).

«وخصَّ النبيُّ عِيْ عثمان بذكر البلاء مع أن عمر قتل أيضاً؛ لكون عمر لم يمْتَحَنْ بمثل ما امْتُحِنَ به عثمان؛ من تسلُّط القوم الذين أرادوا منه أن ينخلع من الإمامة بسبب ما نسبوه إليه من الجور والظلم؛ بعد إقناعه = مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۹ - ۱۷ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك في «البداية والنهاية» (٧ / ١٧٠ ـ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العواصم من القواصم» (ص ١٣٢ ـ ١٣٧)، تحقيق وتعليق محب الدين الخطيب.

 <sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب الفتنة التي تموج كموج البحر، (١٣ / ٤٨ ـ مع الفتح).

لهم، ورده عليهم»(١).

وبمقتل عثمان رضي الله عنه انقسم المسلمون، ووقع القتال بين الضحابة، وانتشرت الفتن والأهواء، وكَثُر الاختلاف، وتشعّبت الآراء، ودارت المعارك الطاحنة في عهد الصحابة رضي الله عنهم، وكان النبي علم ما سيقع من الفتن في زمنهم؛ فإنه أشرف على أطم (٢) من آطام المدينة، فقال: «هل ترونَ ما أرى؟ قالوا: لا. قال: فإني لأرى الفتن تقع خلال بيوتكم كوقع القطر» (٣).

قال النووي: «والتشبيه بمواقع القطر في الكثرة والعموم؛ أي: أنها كثير، تعم الناس، لا تختص بها طائفة، وهذا إشارة إلى الحروب الجارية بينهم؛ كوقعة الجمل، وصفين، والحرّة، ومقتل عثمان والحسين رضي الله عنهما. . . وغير ذلك، وفيه معجزة ظاهرة له ﷺ»(٤).

## ج ـ موقعة الجمل:

ومن الفتن التي وقعت بعد قتل عثمان رضي الله عنه ما وقع في معركة الجمل المشهورة بين علي رضي الله عنه وعائشة وطلحة والزُّبير رضي الله عنهم؛ فإنه لما قُتِل عثمان؛ أتى الناس عليًا وهو في المدينة، فقالوا له:

انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۱۵).

 <sup>(</sup>٢) (أطم)؛ بالضم: بناء مرتفع، وجمعه: آطام، وهي الأبنية المرتفعة؛
 كالحصون.

انظر: «النهاية» (١ / ٤٥) لابن الأثير.

<sup>(</sup>٣) وصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٧ مع شرح النووي).

<sup>(3)</sup> n  $m_{c}$  - n  $m_{c}$   $m_{c}$ 

ابسط يدَك نبايعْك. فقال: حتى يتشاور الناس. فقال بعضهم: لئن رجع الناس إلى أمصارهم بقتل عثمان، ولم يقم بعده قائم الم يؤمن الاختلاف وفساد الأمة. فألحوا على علي رضي الله عنه في قبول البيعة، فبايعوه، وكان ممّن بايعه طلحة والزّبير رضي الله عنهما، ثم ذهبا إلى مكّة للعمرة، فلقيتهم عائشة رضي الله عنها، وبعد حديث جرى بينهم في مقتل عثمان توجّهوا إلى البصرة، وطلبوا من علي أن يسلم لهم قتلة عثمان (۱۱)، فلم يجبهم الأنه كان ينتظر من أولياء عثمان أن يتحاكموا إليه، فإذا ثبت على أحدٍ بعينِه أنّه ممّن قتل عثمان ا قتص منه، فاختلفوا بسبب ذلك، وخشي من نُسِب إليهم القتل وهم الخارجون على عثمان ا نيصطلحوا على من نُسِب إليهم القتل وهم الخارجون على عثمان - أن يصطلحوا على قتلهم، فأنشبوا الحرب بين الطائفتين (۱۲).

وقد أخبر النبيُ علياً أنه سيكونُ بينه وبين عائشة أمرٌ، ففي الحديث عن أبي رافع أن رسول الله عليُ قال لعليً بن أبي طالب: «إنه سيكون بينكَ وبينَ عائشة أمرٌ». قال: أنا يا رسول الله! قال: «نعم». قال: فأنا أشقاهم يا رسول الله. قال: «لا؛ ولكن إذا كان ذلك؛ فاردُدْها إلى مأمنها»(٣).

<sup>(</sup>١) يرى أبو بكر بن العربي في كتابه «العواصم من القواصم» أن خروجهم إلى البصرة إنما كان للصلح بين المسلمين، وقال: «هذا هو الصحيح، لا شيء سواه، وبذلك وردت صحاح الأخبار».

انظر: «العواصم» (ص ١٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل ذلك في «فتح الباري» (١٣ / ٥٤ ـ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٦ / ٣٩٣ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

والحديث حسن. انظر: دفتح الباري، (١٣ / ٥٥).

ومما يدلُّ على أن عائشة وطلحة والزبير لم يخرجوا للقتال، وإنما للصُّلح بين المسلمين ما رواه الحاكم من طريق قيس بن أبي حازم؛ قال: لما بلغت عائشة رضي الله عنها بعض ديار بني عامر؛ نبحت عليها الكلاب، فقالت: أي ماء هذا؟ قالوا: الحوأب(١). قالت: ما أظنني إلا راجعة. فقال لها الزبير: لا بعد، تقدَّمي، فيراك الناس، فيصلح الله ذات بينهم. فقالت: ما أظنني إلا راجعة؛ سمعتُ رسول الله على يقول: «كيفَ بإحداكُنَّ إذا نبحَتْها كلاب الحوأب»(١).

وفي رواية للبزار عن ابن عباس أن رسول الله عَيْدٌ قال لنسائه: «أيتكنَّ صاحبة الجمل الأدبب(٣)، تخرجُ حتى تنبحها كلاب الحوأب،

ت قال الهيثمي: «رواه أحمد، والبزار، والطبراني، ورجاله ثقات». «مجمع الزوائد» (۷ / ۲۳٤).

<sup>(</sup>١) (الحوأب): موضع قريب من البصرة، وهو من مياه العرب في الجاهلية، ويقع على طريق القادم من مكة إلى البصرة، وسمي بـ (الحوأب) نسبة لأبي بكر بن كلاب الحوأب، أو نسبة للحوأب بنت كلب بن وبرة القضاعية.

انظر: «معجم البلدان» (۲ / ۳۱٤)، وحاشية محب الدين الخطيب على «العواصم من القواصم» (ص ١٤٨).

<sup>(</sup>۲) «مستدرك الحاكم» (۳ / ۱۲۰).

قال ابن حجر: «سنده على شرط الصحيح». انظر: «فتح الباري» (١٣ / ٥٥). وقال الهيثمى: «رواه أحمد وأبو يعلى والبزار، ورجال أحمد رجال الصحيح».

وف ال الهيتمي: «رواه احمد وابو يعلى والبزار، ورجال احمد رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧ / ٢٣٤).

والحديث في «مسند الإمام أحمد» (٦ / ٥٢ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

<sup>(</sup>٣) (الأدبب)؛ أي: الأدب، وهو كثير وبر الوجه.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٢ / ٩٦).

يقتل عن يمينها وعن شمالها قتلى كثيرة، وتنجو من بعد ما كادت»(١).

قال ابن تيمية: «إن عائشة لم تخرج للقتال، وإنما خرجت بقصد الإصلاح بين المسلمين، وظنّت أن في خروجها مصلحة للمسلمين، ثم تبيّن لها فيما بعد أن ترك الخروج كان أولى، فكانت إذا ذكرت خُروجها؛ تبكي حتى تَبُلَّ خِمارَها، وهكذا عامّة السابقين ندموا على ما دخلوا فيه من القتال، فندم طلحة والزبير وعليّ رضي الله عنهم أجمعين.

ولم يكن يوم الجمل لهؤلاء قصدٌ في القتال، ولكن وقع الاقتتال بغير اختيارهم؛ فإنه لما تراسل علي وطلحة والزبير، وقصدوا الاتفاق على المصلحة، وأنهم إذا تمكّنوا؛ طلبوا قتلة عثمان أهل الفتنة، وكان علي غير راض بقتل عثمان، ولا معيناً عليه؛ كما كان يحلف، فيقول: والله ما قتلت عثمان ولا مالأتُ على قتله. وهو الصادق البار في يمينه، فخشي

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۵۰).

وقال ابن حجر: «رجاله ثقات».

وقد أنكر الإمام أبو بكر بن العربي حديث (الحوأب) في كتابه والعواصم من القواصم» (ص ١٦١)، وتابعه في ذلك الشيخ محب الدين الخطيب في تعليقه على «العواصم»، وذكر أن هذا الحديث ليس له موضع في دواوين الإسلام المعتبرة.

ولكن الحديث صحيح ؛ صححه الهيثمي ، وابن حجر؛ كما سبق ، فقد قال الحافظ في «فتح الباري» (١٣ / ٥٥) في كلامه على حديث الحوأب: «وأخرج هذا أحمد ، وأبو يعلى ، والبزار ، وصححه ابن حبان ، والحاكم ، وسنده على شرط الصحيح » .

وصححه الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، ورد على من طعن في صحة هذا الحديث، وبيَّن من أخرجه من الأثمَّة.

انظر: «السلسلة» (م١ / جـ٤ ـ جـ٥ / ٢٢٣ ـ ٢٣٣) (حديث رقم ٤٧٥).

القتلة أن يتّفِقَ علي معهم على إمساك القتلة، فحملوا على عسكر طلحة والزبير، فظن طلحة والزبير أن علياً حمل عليهم، فحملوا دفعاً عن أنفسهم، فظن علي أنهم حملوا عليه، فحمل دفعاً عن نفسه، فوقعت الفتنة بغير اختيارهم، وعائشة راكبة ؛ لا قاتلت، ولا أمرت بالقتال، وهكذا ذكره غير واحدٍ من أهل المعرفة بالأخبار»(١).

## د ـ موقعة صفّين:

ومن الفتن التي وقعت بين الصحابة رضي الله عنهم غير حرب الجمل ما أشار إليه النبي عَلَيْ بقوله: «لا تقوم الساعة حتى تقتتلَ فئتانِ عظيمتان، يكون بينهما مقتلة عظيمة، دعواهما واحدة».

رواه البخاري ومسلم(١).

فالفئتان هما طائفة عليٍّ ومَن معه، وطائفة معاوية ومَن معه، على ما ذكر الحافظ ابن حجر في «الفتح»(٣).

أخرج البزَّار بسند جيِّد عن زيد بن وَهْب؛ قال: كنا عند حذيفة ، فقال: كيف أنتم وقد خرج أهل دينكم يضرب بعضهم وجوه بعض بالسيف؟ قالوا: فما تأمرنا؟ قال: انظروا الفرقة التي تدعو إلى أمر علي؛ فالزموها؛ فإنها على الحق(٤).

<sup>(</sup>١) «منهاج السنة» (٢ / ١٨٥).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب (بدون)، (۱۳ / ۸ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۲ ـ ۱۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>.(^0 / 14)(4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) دفتح الباري، (١٣ / ٨٥).

وقد وقعت الحرب بين الطائفتين في الموقعة المشهور بـ (صفّين)(١) في ذي الحجة سنة ست وثلاثين من الهجرة، وكان بين الفريقين أكثر من سبعين زحفاً، قُتِل فيها نحو سبعين ألفاً من الفريقين(١).

وما حصل من قتال بين علي ومُعاوية لم يكن يريده واحدٌ منهما، بل كان في الجيشين من أهل الأهواء متغلّبون يحرِّضون على القتال، الأمر الذي أدَّى إلى نُشوب تلك المعارك الطاحنة، وخروج الأمر من يد عليٍّ ومُعاوية رضى الله عنهما.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وأكثر الذين كانوا يختارون القتال من الطائفتين لم يكونوا يطيعون لا عليًا ولا مُعاوية، وكان عليً ومُعاوية رضي الله عنهما أطلب لكف الدماء من أكثر المقتتلين، لكن غُلبا فيما وقع، والفتنة إذا ثارت؛ عجز الحكماء عن إطفاء نارها.

وكان في العسكرين مثل الأشتر النخعي(٣)، وهاشم بن عتبة

<sup>(</sup>١) (صفين): موضع على شاطىء الفرات من الجانب الغربي، بقرب الرقة، آخر تخوم العراق وأول أرض الشام.

انظر: «معجم البلدان» (٣ / ٤١٤)، وتعليق الشيخ محب الدين الخطيب على «العواصم» (ص ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: وفتح الباري، (١٣ / ٨٦)، و ومعجم البلدان، (٣ / ١١٤ ـ ٤١٥).

<sup>(</sup>٣) هو مالك بن الحارث بن عبد يغوث بن مسلمة النخعي الكوفي المعروف بالأشتر، أدرك الجاهلية، وروى عن عمر وعلي، وكان من أصحاب علي رضي الله عنه، شهد معه الجمل وصفين ومشاهده كلها، وقيل: إنه شهد اليرموك، وكان رئيس قومه، وكان ممّن يسعى في الفتنة والتأليب على عثمان، ولاه على مصر، وتوفي وهو في طريقه إليها سنة (٣٧هـ).

المرقال(۱) وعبدالرحمن بن خالد بن الوليد(۲) وأبي الأعور السلمي(۲) ونحوهم من المحرِّضين على القتال، قوم ينتصرون لعثمان غاية الانتصار، وقوم ينفرون عنه، ثم قتال وقوم ينفرون عنه، ثم قتال أصحاب معاوية لم يكن لخصوص معاوية، بل كان لأسباب أخرى.

وقتال الفتنة مثل قتال الجاهلية ، لا تنضبط مقاصد أهله واعتقاداتهم ؛ كما قال النهري: وقعت الفتنة وأصحاب رسول الله على متوافرون ، فأجمعوا أن كل دم أو مال أو فرج أصيب بتأويل القرآن ؛ فإنه هدرٌ ، أنزلوهم

انظر ترجمته في: «تهذيب التهذيب» (١٠ / ١١ \_ ١٢)، و «الأعلام» (٥ / ٢٥٩).

(١) هاشم بن عتبة بن أبي وقاص الزهري: يُعرف بـ (المرقال)، كان من أمراء علي يوم صفين، ولد في حياة النبي على الله على الصحابة، وقُتِل يوم صفين، وكان موصوفاً بالشجاعة.

انظر ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (٣ / ٤٨٦)، و «شذرات الذهب» (١ / ٤٦)، و «الأعلام» (٨ / ٦٦).

(٢) عبد الرحمن بن خالد بن الوليد، كان أحد الأجواد، وكان حامل لواء معاوية يوم صفين، توفى سنة (٤٦هـ) رحمه الله.

انظر: «شذرات الذهب» (١ / ٥٥).

(٣) هو عمرو بن سفيان بن عبد شمس بن سعد الذكواني السلمي ، مشهور بكنيته .

نقل ابن حجر عن عباس الدوري أن يحيى بن معين قال: «أبو الأعور السلمي، رجل من أصحاب النبي ﷺ، وكان مع معاوية».

وقال ابن أبي حاتم عن أبيه: «إن أبا الأعور أدرك الجاهلية ولا صحبة له، وقد غزا قبرص سنة ست وعشرين، وكانت له مواقف بصفين مع معاوية».

انظر: «الإصابة» (٢ / ٥٤٠ ـ ٥٤١)، وحاشية «المنتقى من منهاج الاعتدال» (ص ٢٦٤) للإمام الذهبي تحقيق وتعليق الشيخ محب الدين الخطيب.

منزلة الجاهلية»(١).

## هـ ـ ظهور الخوارج:

ومن الفتن التي وقعت ظهور الخوارج على علي برضي الله عنه، وكان بداية ظهورهم بعد انتهاء معركة (صفين)، واتفاق أهل العراق والشام على التحكيم بين الطائفتين، وفي أثناء رجوع علي رضي الله عنه إلى الكوفة فارقه الخوارج ـ وقد كانوا في جيشه ـ، ونزلوا مكاناً يُقال له (حَروراء)(٢)، ويبلغ عددهم ثمانية آلاف، وقيل: ستة عشر ألفاً، فأرسل علي إليهم ابن عباس رضي الله عنه، فناظرهم، ورجع معه بعضهم، ودخلوا في طاعة على .

وأشاع الخوارج أن عليًا تاب من الحكومة ، ولذلك رجع بعضهم إلى طاعته ، فخطبهم عليً رضي الله عنه في مسجد الكوفة ، فتنادوا من جوانب المسجد: لا حكم إلا لله . وقالوا: أشركت وحكَّمت الرجال ولم تحكِّم كتاب الله .

فقال لهم عليًّ: لكم علينا ثلاث: أن لا نمنَعكم من المساجد، ولا من رزقكم في الفيء، ولا نبدؤكم بقتال ما لم تُحْدِثوا فساداً.

ثم إنهم تجمُّعوا وقتلوا من اجتاز بهم من المسلمين ومرَّ بهم عبدالله

(١) «منهاج السنة» لابن تيمية (٢ / ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) (حروراء): قرية على ميلين من الكوفة، وإليها نُسبت الخوارج، فيقال: وربة.

انظر: «معجم البلدان» (۲ / ۲٤٥).

بن خبَّاب بن الأرت(١) ومعه زوجته ، فقتلوه ، وبقروا بطن زوجته عن ولدها ، فلما علم بذلك أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، وسألهم من قتله ؟ فقالوا: كلَّنا قتله . فتجهًز عليٌّ للقتال ، والتقى بهم في الموقعة المشهورة بـ (النهروان)(١) ، فهزمهم شرَّ هزيمة ، ولم ينجُ منهم إلا القليل .

وقد أخبر النبي على بخروج لهذه الطائفة في لهذه الأمة، فقد تواترت الأحاديث بذلك، ذكر منها الحافظ ابن كثير أكثر من ثلاثين حديثاً وردت في الصحاح والسنن والمسانيد(٣):

منها ما رواه أبو سعيد الخُدري رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ مرق مارقة عند فرقة من المسلمين، يقتلها أولى الطائفتين بالحق».

رواه مسلم(٤).

<sup>(</sup>١) عبد الله بن خباب بن الأرت التميمي، صحابي جليل، ولد في زمن النبي ﷺ، فسماه عبدالله، وكان هو وعبدالله بن الزبير أول من ولد في الإسلام، قتله الخوارج سنة (٣٧هـ).

انظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» (٢ / ٣٠٢)، و «البداية والنهاية» (٧ / ٢٨٨)، و «تجريد أسماء الصحابة» (١ / ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) (النهروان): هي ثلاثة نهروانات، وهي بلاد واسعة قريبة من بغداد بالعراق، وأصلها وادي جرار، بدايته من أذربيجان، ويسقي قرى كثيرة ثم يصب باقيه في دجلة أسفل المدائن، ويقال له بالفارسية: جوروان، فعرب الإسلام، فقيل: نهروان؛ بفتح النون.

انظر: ومعجم البلدان، (٥ / ٣٢٤ ـ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية» (٧ / ٢٩٠ ـ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٤) (صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلَّفة ومَن يخاف على إيمانه، (٧ / ١٦٨ ـ مع شرح النووي).

وعنه رضي الله عنه أنه لما سئل عن الحرورية؟ قال: لا أدري ما الحرورية؟ سمعتُ النبي على يقول: «يخرج في هذه الأمة ـ ولم يقل منها ـ قومٌ تحقِرون صلاتكم مع صلاتِهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز حلوقهم أو حناجرهم، يمرُقون من الدين مروق السهم من الرميَّة»(١).

رواه البخاري.

وقد أمر النبي على بقتال الخوارج، وبيّن أن في قتلهم أجراً لمن قتلهم، وهذا دليلٌ على فساد هذه الطائفة، وبعدها عن الإسلام، وضررها العظيم على الأمة؛ بما تُثيره من فتن وقلاقل.

ففي «الصحيحين» عن علي رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله يه قلي يقول: «سيخرج قوم في آخر الزَّمان، أحداث الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البريَّة، لا يجاوز إيمانُهم حناجرهم، يمرقون من السهم من الرَّمِيَّةِ، فأينما لقيتموهم فاقتلوهم؛ فإن في قتلهم أجراً لمن قتلهم يوم القيامة»(٢).

قال الإمام البخاري: «كان ابن عمر يراهم شرار خلق الله، وقال: إنهم انطلقوا إلى آياتٍ نزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين»(٣).

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، (١٢ / ٢٨٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (۱۲ / ۲۸۳ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، (۷ / ۱٦۹ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب استتابة المرتدين، باب قتل الخوارج، (١٢ / ٢٨٢ / ٢٨٢ - مع الفتح). وقال ابن حجر: «سنده صحيح». «فتح الباري» (١٢ / ٢٨٦).

وقال الحافظ ابن حجر: «عظم البلاء بهم، وتوسّعوا في معتقدهم الفاسد، فأبطلوا رجم المحصن، وقطعوا يد السارق من الإبط، وأوجبوا الصلاة على الحائض في حال حيضها، وكفّروا مَن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إن كان قادراً، وإن لم يكن قادراً؛ فقد ارتكب كبيرة، وحكم مرتكب الكبيرة عندهم حكم الكافر، وكفّوا عن أموال أهل الذمّة وعن التعرّض لهم مطلقاً، وفتكوا فيمن يُنسَب إلى الإسلام بالقتل والسبي والنهب»(۱).

ولا يزال الخوارج يَظْهرون حتى يدرك آخرهم الدجَّال، ففي الحديث عن ابن عمر أن رسول الله عَلَيْ ؛ قال: «ينشأ نشءٌ يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيَهُم، كلما خرج قرنٌ ؛ قُطِعَ». قال ابن عمر: سمعتُ رسول الله عَلَيْ يقول: «كلما خرج قرنٌ قُطع (أكثر من عشرين مرة) حتى يخرج في عراضهم الدجَّال»(٢).

## و ـ موقعة الحرَّة (٣):

ثم تتابع وقوع الفتن بعد ذلك، ومن هذه الفتن موقعة الحرَّة المشهورة في عهد يزيد بن معاوية، والتي استُبيحَت فيها مدينة رسول الله عَلَيْنَ ، وقُتِل

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۲ / ۲۸۰).

<sup>(</sup>۲) «سنن ابن ماجه»، المقدمة، باب ذكر الخوارج، (۱ / ٦١) (ح ١٧٤)، والحديث حسن.

انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ٣٦٢) (ح ٨٠٢٧) للألباني.

<sup>(</sup>٣) (الحرَّة): هي الحرة الشرقية، إحدى حرَّتي المدينة، وفيها كانت المعركة بين أهل المدينة وجيش يزيد بن معاوية سنة (٦٣هـ)، وسببها أن أهل المدينة خلعوا يزيد، =

فيها كثيرٌ من الصحابة رضى الله عنهم.

قال سعيد بن المسيب: «ثارت الفتنة الأولى، فلم يبق ممَّن شهد بدراً أحدٌ، ثم كانت الثانية، فلم يبق ممَّن شهد الحديبية أحدٌ».

قال: «وأظن لو كانت الثالثة؛ لم ترتفع وفي الناس طباخ»(١).

قال البغوي: «أراد بالفتنة الأولى مقتل عثمان، وبالثانية: الحرة»(٢).

## ز ـ فتنة القول بخلق القرآن:

ثم ظهر بعد ذلك في عهد العباسيين فتنة القول بخلق القرآن، وقد تزعم هذه المقالة الخليفة العباسي المأمون، وناصرها، وتَبِعَ في ذلك الجهميَّة والمعتزلة الذين روَّجوها عنده، حتى امتُحِنَ بسببها علماء الإسلام، ووقع على المسلمين بذلك بلاءٌ عظيمٌ، فقد شغلتهم ردحاً طويلاً من الزَّمن، وأدخل بسببها في عقيدة المسلمين ما ليس منها.

هٰذا؛ والفتن التي وقعت كثيرة لا حصر لها، ولا تزال الفتن تظهر وتتابع وتزداد.

انظر: «البداية والنهاية» (٨ / ٢١٧ ـ ٢٢٤)، و «معجم البلدان» (٢ / ٢٤٩). (١) (طباخ)؛ أي: خير ونفع؛ يقال: فلان لا طباخ له؛ أي: لا عقل له.

انظر: «شرح السنة» للبغوي (١٤ / ٣٩٦)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

(۲) «شرح السنة» (۱٤ / ۳۹۰).

كثيرةٍ، كل فرقةٍ تدعو إلى نفسها، وتدَّعي أنها على الحق، وأن غيرَها على الباطل.

وقد أخبر الهادي البشيرُ عليه الصلاة والسلام بافتراق هذه الأمة كما افترقت الأمم قبلها.

ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «افترقت اليهود على إحدى أو اثنتين وسبعين فرقة، وتفرقت النصارى على إحدى أو اثنتين وسبعين فرقة، وتفترق أمَّتي على ثلاث وسبعين فرقة»: رواه أصحاب «السنن»؛ إلا النسائي(۱).

وعن أبي عامر عبد الله بن لحي ؛ قال: حَجَجْنا مع معاوية بن أبي سفيان، فلما قدمنا مكّة ؛ قام حين صلّى صلاة الظهر، فقال: إن رسول الله على الله وإن أهل الكتابين افترقوا في دينهم على اثنتين وسبعين ملّة، وإن هٰذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملّةً \_ يعني : الأهواء \_ ؛ كلها في النار إلا واحدة، وهي الجماعة، وإنه سيخرج في أمّتي أقوامٌ تَجارى بهم تلك الأهواء كما يتجارى الكلب بصاحبه، لا يبقى منه عرقٌ ولا مِفْصَلٌ إلا وخله». والله يا معشر العرب! لئن لم تقوموا بما جاء به نبيّكم ﷺ ؛ لَغَيْرُكُم

<sup>(</sup>۱) «الترمذي» (۷ / ۳۹۷ ـ ۳۹۸ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال: «حديث حسن صحيح»، و «سنن أبي داود» (۱۲ / ۳٤۰ ـ مع عون المعبود)، و «سنن ابن ماجه» (۲ / ۱۳۲۱) تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي .

والحديث صحيح.

انظر: «صحيح الجامع الصغير» (١ / ٣٥٨) (ح ١٠٩٤)، و «سلسلة الأحاديث الصحيح» (م١ / ج٣ / ١٢) (ح ٢٠٣).

من الناس أحرى أن لا يقوم به(١).

# ح - اتباع سنن الأمم الماضية:

ومن الفتن العظيمة اتباع سنن اليهود والنصارى وتقليدهم، فقد قلّه بعض المسلمين الكفّار، وتشبّهوا بهم، وتخلّقوا بأخلاقهم، وأعجبوا بهم، وهذا مصداق ما أخبر به النبي على الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: «لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمّتي بأخذ القرون قبلها شبراً بشبر، وذراعاً بذراع ». فقيل: يا رسول الله! كفارس والروم؟ فقال: «ومَن الناس إلا أولئك».

رواه البخاري(٢).

وفي رواية عن أبي سعيد: قُلْنا: يا رسول الله! اليهود والنصارى؟ قال: «فَمَن؟!».

## رواه البخاري ومسلم (٣).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (٤ / ٢٠٢ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، و «سنن أبي داود» (١٠٢ / ٣٤١ ـ ٣٤٢ ـ مع عون المعبود)، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٢٠٢)، وقال الحاكم بعد سياقه لهذا الحديث وحديث أبي هريرة: «هذه أسانيد تقام بها الحجة في تصحيح هذا الحديث».

والحديث صحَّحه الألباني، وذكر طرقه في وسلسلة الأحاديث الصحيحة»، وردَّ على من طعن فيه. انظر: والسلسلة» (م٢ / جـ٣ / ١٤ - ٢٣) (ح ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) وصحيح البخاري،، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: قول النبي ﷺ: ولتتبعنَ سنن مَن كان قبلكم، (١٣ / ٣٠٠ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) وصحيح البخاري، (١٣ / ٣٠٠ ـ مع الفتح)، ووصحيح مسلم، كتاب العلم، باب الألد الخصم، (١٦ / ٢١٩ ـ ٢٢٠ ـ مع شرح النووي).

قال ابن بطَّال (١): «أعْلَمَ عَلَيْ أَن أُمَّته ستَتَبِع المُحدثات من الأمور والبدع والأهواء؛ كما وقع للأمم قبلَهم، وقد أنذر في أحاديث كثيرة بأن الآخر شرَّ، والساعة لا تقوم إلا على شرار الناس، وأن الدين إنما يبقى قائماً عند خاصَّةٍ مِن الناس»(١).

وقال ابن حجر: «وقد وقع معظم ما أنذر به على، وسيقع بقيّة ذلك»(٣).

وفي هذا الزمن كثر في المسلمين من يتشبّه بالكفار؛ من شرقيين وغربيين، فتشبّه رجالنا برجالهم، ونساؤنا بنسائهم، وافتتنوا بهم، حتى أدى الأمر ببعض الناس أن خرجوا عن الإسلام، واعتقدوا أنه لا يتم لهم تقدّم وحضارة إلا بنبذ كتاب الله وسنة نبيه على ومن عرف الإسلام الصحيح؛ عرف ما وصل إليه المسلمون في القرون الأخيرة؛ من بُعْدٍ عن تعاليم الإسلام، وانحرافٍ عن عقيدته، فلم يبق عند بعضهم من الإسلام إلا اسمه، فقد حكموا قوانين الكفار، وابتعدوا عن شريعة الله، وليس هناك أبلغ مما وصف به النبي على المسلمين في اتباعهم ومحاكاتهم للكفار، فقال: «شبراً بشبر، وذراعاً بذراع ، حتى لو دَخَلوا جُحْرَ ضبً فقال: «شبراً بشبر، وذراعاً بذراع ، حتى لو دَخَلوا جُحْرَ ضبً

<sup>(</sup>١) هو أبو الحسن علي بن خلف بن عبدالملك بن بطًال القرطبي، روى عن أبي المطرِّف القنازعي، ويونس بن عبدالله القاضي، وله شرح على «صحيح البخاري»، توفي في صفر سنة (٤٤٩هـ)، رحمه الله.

انظر ترجمته في: «شذرات الذهب» (T / T)، و «الأعلام» (T / T / T ) للزركلي .

<sup>(</sup>٢ و ٣) «فتح الباري» (١٣ / ٣٠١ ـ مع الفتح).

#### رَ وَمُ تَبِعْتُموهُم<sub>َا(</sub>(١).

قال النووي: «والمراد بالشبر والذراع وجحر الضب التمثيل بشدَّة الموافقة لهم، والمراد الموافقة في المعاصي والمخالفات لا في الكفر، وفي هٰذا معجزة ظاهرة لرسول الله ﷺ، فقد وقع ما أخبر به ﷺ»(٢).

هٰذا؛ والفتن ليس لها حصرً، ففتنة النساء، وفتنة المال، وحب الشهوات، وحب السلطان والسيادة والزعامة؛ كلها فتن ربما تهلك الإنسان، وتعصف به إلى مهاوي الرَّدى، نسأل الله العافية والسلامة.

# ٧ ـ ظهور مدَّعي النبوَّة :

ومن العلامات التي ظهرت: خروج الكذَّابين الذين يدَّعون النبوّة، وهم قريبٌ من ثلاثين كذَّاباً، وقد خرج بعضُهم في الزمن النبويّ وفي عهد الصحابة، ولا يزالون يظهرون.

وليس التحديد في الأحاديث مراداً به كل من ادَّعى النبوَّة مطلقاً؛ فإنهم كثيرٌ لا يُحْصَوْنَ، وإنما المراد مَن قامت له شوكة، وكَثُر أتباعه، واشتُهرَ بين الناس(٣).

ففي «الصحيحين» عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «لا تقوم الساعة حتى يبعث دجًالون كذًابون قريبٌ من ثلاثين؛ كلهم يزعم أنه رسول الله»(1).

<sup>(</sup>١) مر تخريجه في الصفحة التي قبل هذه.

<sup>(</sup>٢) وشرح النووي لمسلم، (١٦ / ٢١٩ ـ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: وفتح الباري، (٦ / ٦١٧).

<sup>(</sup>٤) وصحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (٦ / ٦١٦ ـ مع =

وعن ثوبان رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «لا تقوم الساعة حتى تلحق قبائل من أمّتي بالمشركين، وحتى يعبدوا الأوثان، وإنه سيكون في أمّتي ثلاثون كذّابون، كلهم يزعم أنه نبيّ، وأنا خاتم النبيّين، لا نبيّ بعدي»(١).

والأحاديث في ظهور هؤلاء الدَّجاجلة كثيرة، وفي بعضها وقع أنهم ثلاثون بالجزم؛ كما في حديث ثوبان، وفي بعضها أنهم قريبٌ من الثلاثين؛ كما في حديث «الصحيحين»، ولعل رواية ثوبان على طريقة جبر الكسر(١).

وممَّن ظهر من هؤلاء الثلاثين مسيلمة الكذَّاب، فادَّعى النبوَّة في آخر زمن النبي عَيِّة، وكاتبه رسول الله عَيِّة، وسماه مسيلمة الكذاب، وقد كثر أتباعه، وعَظُم شرَّه على المسلمين، حتى قضى عليه الصحابة في عهد أبي بكر الصدِّيق رضى الله عنه، في معركة اليمامة المشهورة.

وظهر كذٰلك الأسود العَنسي في اليمن، وادَّعى النبوَّة، فقتله الصحابة قبل موت النبي ﷺ.

<sup>=</sup> الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٤٥ - ٤٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۱) «سنن أبي دواد» (۱۱ / ۳۲۶ ـ مع عون المعبود)، و «الترمذي» (٦ / ٤٦٦ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال: «هذا حديث صحيح».

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ١٧٤) (ح ٧٢٩٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۸۷).

وظهرت سَجاح، وادَّعت النبوة، وتزوَّجها مسيلمة، ثم لما قُتِل؛ رجعت إلى الإسلام.

وتنبأ أيضاً طليحة بن خويلد الأسدي، ثم تاب ورجع إلى الإسلام، وحسن إسلامه.

ثم ظهر المختار بن أبي عُبيد الثقفي، وأظهر محبَّة أهل البيت، والمطالبة بدم الحسين، وكَثُر أتباعه، فتغلَّب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير، ثم أغواه الشيطان، فادَّعى النبوَّة ونزول جبريل عليه (١).

والذي يقوِّي أنه من الدَّجالين ما رواه أبو داود بعد سياقه لحديث أبي هريرة الذي في «الصحيحين» في ذكر الكذابين: «عن إبراهيم النخعي أنه قال لعُبيدة السلماني(٢): أترى هذا منهم \_ يعني: المختار \_؟ قال: فقال عُبيدة: أما إنه من الرؤوس»(٣).

ومنهم الحارث الكذَّاب، خرج في خلافة عبد الملك بن مروان، فقُتِل.

وخرج في خلافة بني العباس جماعةً(١).

وظهر في العصر الحديث ميرزا أحمد القادياني بالهند، وادَّعى

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح الباري» (٦ / ٦١٧).

<sup>(</sup>٢) عبيدة السلماني المرادي الكوفي الفقيه المفتي، أسلم في حياة النبي علية، ولقي علياً وابن مسعود. قال فيه الشعبي: «كان يوازي شريحاً في القضاء».

انظر: ترجمته في «شذرات الذهب» (١ / ٧٨ - ٧٩).

<sup>(</sup>٣) «سنن أبي داود» (١١ / ٤٨٦ ـ مع عون المعبود).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٦ / ٦١٧).

النبوة، وأنه المسيح المنتظر، وأن عيسى ليس بحيِّ في السماء. . . إلى غير ذلك من الادعاءات الباطلة، وصار له أتباعٌ وأنصارٌ، وانبرى له كثيرٌ من العلماء، فردُّوا عليه، وبيَّنوا أنه أحد الدَّجالين.

ولا يزال خروج هؤلاء الكذابين واحداً بعد الآخر، حتى يظهر آخرهم الأعور الدجّال، فقد روى الإمام أحمد عن سَمُرة بن جُنْدَب رضي الله عنه أن رسول الله على علمه: «وإنه أن رسول الله على علمه حتى يخرج ثلاثون كذّاباً، آخرهم الأعور الكذّاب»(۱).

ومن هؤلاء الكذَّابين أربع نسوة، فقد روى الإمام أحمد عن حذيفة رضي الله عنه أن نبي الله على قال: «في أمتي كذابون ودجَّالون سبعة وعشرون، منهم أربع نسوة، وإني خاتم النبيِّين، لا نبيَّ بعدي»(٢).

### ٨ - انتشار الأمن:

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عَيْنَ: «لا تَقومُ الساعةُ حتى يسيرَ الراكِبُ بينَ العراقِ ومكَّةَ، لا يخافُ إلا ضَلالَ الطّريق»(٣).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (٥ / ١٦ \_ بهامشه منتخب كنز العمال).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٥ / ٣٩٦)، وهو صحيح.

انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٤ / ٩٧) (ح ١٣٤).

وقال الهيثمي: «رواه أحمد، والطبراني في «الكبير» و «الأوسط»، والبزار، ورجال البزار رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٢ / ٣٧٠ ـ ٣٧١ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال الهيثمي : «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح» «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٣١).

وهذا قد وقع في زمن الصحابة رضي الله عنهم، وذلك حينما عمَّ الإسلامُ والعدلُ البلادَ التي فتحها المسلمون.

ويؤيِّدُهُ ما تقدَّم في حديث عديِّ رضي الله عنه حين قال له النبيُّ عنها. وَقِد أُنْبِئْتُ عنها. وقد أُنْبِئْتُ عنها. وقال الله عنه عنها وقد أُنْبِئْتُ عنها. وقال : «فإن طالتُ بك حياةً لَتَرَينَ الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة ؛ لا تخاف إلا الله . . . »(١).

وسيكون ذلك في زمن المهدي وعيسى عليه السلام حينما يعمم العدلُ مكان الجور والظلم.

## ٩ ـ ظُهورُ نار الحجاز:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقومُ الساعةُ حتى تخرجَ نارٌ من أرض الحجاز؛ تُضيءُ أعناقَ الإبل ببصرى(١)»(١).

وقد ظهرت هذه النار في منتصف القرن السابع الهجري في عام أربع وخمسين وست مئة، وكانت ناراً عظيمة، أفاض العلماء ممَّن عاصر ظهورها ومَن بعدَهم في وصفها.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) (بصرى)؛ بضم الباء، آخرها ألف مقصورة: مدينة معروفة بالشام، ويقال لها: حوران، وبينها وبين دمشق ثلاث مراحل.

انظر: «معجم البلدان» (۱ / ۱۶۱)، و «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۳۰)، و «فتح البارى» (۱۳ / ۸۰).

<sup>(</sup>۳) «صحیح البخاری»، کتاب الفتن، باب خروج النار، (۱۳ / ۷۸ - مع الفتح)، و «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۳۰ - مع شرح النووي).

قال النووي: «خرجتُ في زماننا نارٌ بالمدينة سنة أربع وخمسين وست مئة، وكانت ناراً عظيمة جدّاً، من جنب المدينة الشرقي وراء الحرة، وتواتَرُ العلم بها عند جميع الشام وسائر البلدان، وأخبرني مَن حضرها من أهل المدينة»(١).

ونقل ابن كثير أن غير واحدٍ من الأعراب ممَّن كان بحاضرة بصرى شاهدوا أعناقَ الإبل في ضوء هذه النار التي ظهرت من أرض الحجاز(٢).

وذكر القرطبي ظهور هذه النار، وأفاض في وصفها في كتابه «التذكرة»(٣)، فذكر أنها رُئِيت من مكة ومن جبال بصرى.

وقال ابن حجر: «والذي ظهر لي أن النار المذكورة... هي التي ظهرت بنواحى المدينة؛ كما فهمه القرطبي وغيره»(٤).

وهذه النار ليست هي النار التي تخرُجُ في آخر الزمان، تحشرُ الناس إلى محشرهم (٥)؛ كما سيأتي في الكلام عليها في الأشراط الكبري.

١٠ \_ قتالُ التُرك ١٠:

روى مسلمٌ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لا

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۲۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٤) تحقيق د. طه زيني، وانظر: «البداية والنهاية» (١٣ / ١٨٧ - ١٩٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التذكرة» (ص ٦٣٦).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣ / ٧٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٢٨)، و «الإذاعة» (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٦) الترك: للعلماء عدة أقوال في أصلهم؛ منها:

تقومُ الساعةُ حتى يُقاتِلَ المسلمونَ التُّركَ؛ قوماً وجوهُهُم كالمَجانَ (١) المُطْرَقَة (٢)، يلبسون الشعر، ويمشون في الشعر» (٣).

وللبخاري عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «لا تقوم الساعة حتى

أ ـ أنهم من نسل يافث بن نوح، الذي من نسله يأجوج ومأجوج، فهم بنو عمهم.

ب - أنهم من بني قنطوراء، اسم جارية كانت لإبراهيم الخليل صلوات الله وسلامه عليه، ولدت له أولاداً جاء من نسلهم الترك والصين.

ج ـ وقيل: إنهم من نسل تبع.

د ـ وقيل: من نسل أفريدون بن سام بن نوح .

وبلادهم يقال لها: تركستان، وهي ما بين مشارق خراسان إلى مغارب الصين وشمال الهند إلى أقصى المعمور.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ١١٣)، و «ترتيب القاموس المحيط» (٣ / ٧٠٠)، و «معالم السنن» (٦ / ٦٨)، و «معجم البلدان» (٢ / ٢٣)، و «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٠٤) تحقيق د. طه زيني، و «فتح الباري» (٦ / ١٠٤ و ٢٠٨)، و «الإشاعة» (ص ٥٠)،

(١) (المَجان): جمع مِجَنّ، وهو الترس، والميم زائدة؛ لأنه من الجُنَّة، وهي السترة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٣٠١).

(٢) (المَجان المُطْرقة): هي التي عُلِيَت بطارق، وهي الجلد الذي يغشاه، ومنه طارق النعل: إذا صيَّرها طاقاً فوق طاق، وركَّب بعضها فوق بعض، فشبَّه وجوههم في عرضها ونتوء وجناتها بالترس قد ألبست الأطرقة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ١٢٢)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٣٦ ـ ٣٧).

(٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٣٧ ـ مع شرح النووي).

تقاتِلوا قوماً نعالِهُم الشعر، وحتى تقاتِلوا الترك صغار الأعين، حمر الوجوه، ذُلْفَ الأنوف(١)، كأن وجوههم المَجانَّ المطْرَقَة»(٢).

وعن عمرو بن تغلب؛ قال: سمعتُ رسول الله عَلَيْ يقول: «مِن أَشراط الساعة أن تقاتِلوا قوماً عِراض الوجوه، كأن وجوهَهُم المَجانُ المُطْرَقة»(٣).

وقد قاتل المسلمون الترك من عصر الصحابة رضي الله عنهم، وذلك في أول خلافة بني أمية، في عهد معاوية رضى الله عنه.

روى أبو يعلى عن معاوية بن خُديج ؛ قال: كنتُ عند معاوية بن أبي سفيان حين جاءه كتابٌ من عامله يخبره أنه وقع بالتُرك وهزمهم، وكثرة من قتل منهم، وكثرة من غنم، فغضب معاوية من ذلك، ثم أمر أن يكتب إليه: قد فهمتُ مما قلتَ ما قتلتَ وغنمتَ، فلا أعلمنَّ ما عدتَ لشيءٍ من ذلك ولا قاتلتَهُم حتى يأتيك أمري. قلتُ: لم يا أمير المؤمنين؟ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول:

«لتظهَرَنَّ التَّركُ على العربِ حتى تُلْحِقَها بمَنابِتِ الشِّيحِ (٤) (ذلف الأنوف): الذلف بالتحريك: قصر الأنف وانبطاحه، وقيل: ارتفاع طرفه مع صغر أرنبته. و (الذلف): بسكون اللام، جمع أذلف؛ كأحمر وحمر.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ١٦٥).

(٢) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (٦ / عدم الفتح).

(٣) دمسند أحمد، (٥ / ٧٠ ـ بهامشه منتخب الكنز) واللفظ له، و «صحيح البخاري»، كتاب الجهاد، باب قتال الترك، (٦ / ١٠٤ ـ مع الفتح).

(٤) (الشيح): بالكسر، ثم السكون، وحاء مهملة: نبتُ له رائحة عطرة، وهي التي =

والقَيْصوم »(١)، فأنا أكرهُ قتالَهم لذٰلك(٢).

وعن عبد الله بن بُريدة عن أبيه رضي الله عنه؛ قال: كنتُ جالساً عند النبي على مصعنا النبي يقلى يقول: «إنَّ أمَّتي يسوقُها قومٌ عِراض الأوجه، صِغارُ الأعيُن، كأن وجوههم الحجف (٣) (ثلاث مرات)، حتى يُلْحِقوهم بجزيرة العرب، أما السابقة الأولى؛ فينجو مَن هَرَبَ منهم، وأما الثانية؛ فيهلك بعضٌ وينجو بعضٌ، وأما الثالثة؛ فيصطلمون (٤) كلُّهم مَن بقي منهم». قالوا: يا نبي الله! مَن هُم؟ قال: «هم التُرك». قال: «أما والذي نفسي بيده؛ لَيَرْبطُنَّ خيولَهُم إلى سواري مساجد المسلمين».

قال: وكان بُريدة لا يفارقه بعيران أو ثلاثة ومتاع السفر والأسقية بعد ذلك للهرب؛ مما سمع من النبي علي من البلاء من أمراء الترك(٥).

<sup>=</sup> تدعى الطرقية الوخشيرك. و (ذات الشيح): بالحزن، من ديار بني يربوع. و (ذو الشيح): موضع باليمامة، وموضع بالعجزيرة. انظر: «معجم البلدان» (٣ / ٣٧٩).

<sup>(</sup>١) (القيصوم): نبات طيب الريح يكون بالبادية، واحدته قيصومة، وهي ماء تناوح الشيحة بينهما عقبة شرقي فيد (بليدة في نصف الطريق بين مكة والكوفة، عبر بها الحاج، وهي قريبة من أجا وسلمى جبلي طيىء).

انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٢٨٢ و٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٦ / ٦٠٩).

قال الهيثمي: «رواه أبويعلى، وفيه مَن لم أعرفهم». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣١٣). (٣) (الحجف): قال ابن الأثير: «الحجفة: الترس». «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) (يصطلمون): الاصطلام: افتعال من الصلم، وهو القطع؛ أي: يحصدون. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٤٩)، و «عون المعبود» (١١ / ٤١٣).

<sup>(</sup>٥) المسند أحمد ال (٥ / ٣٤٨ ـ ٣٤٩ ـ بهامشه منتخب الكنز).

= قال أبو الخطاب عمر بن دحية: «هذا سند صحيح». «التذكرة» للقرطبي، (ص

قال الهيثمي: «رواه أبو داود باختصار، رواه أحمد والبزار باختصار، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣١١).

ولكن رواية أبي داود تختلف عن رواية الإمام أحمد؛ فإن ظاهر رواية أبي داود تدل على أن المسلمين هم الذين يسوقون الترك ثلاث مرات حتى يلحقوهم بجزيرة العرب، ففيها: «يقاتلكم قوم صغار الأعين»؛ يعني: الترك؛ قال: «تسوقونهم ثلاث مرات حتى تُلْحِقوهم بجزيرة العرب... الحديث».

«سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب قتال الترك، (١١ / ٤١٣ ـ ٤١٣ ـ مع عون المعبود).

قال صاحب «عون المعبود»: «وعندي أن الصواب هي رواية أحمد، أما رواية أبي داود؛ فالظاهر أنه قد وقع الوهم فيه من بعض الرواة.

ويؤيِّده ما في رواية أحمد من أنه كان بريدة لا يفارقه بعيران أو ثلاثة ومتاع السفر والأسقية بعد ذلك؛ للهرب مما سمع من النبي علي من البلاء من أمراء الترك.

ويؤيِّده أيضاً أنه وقع الشك لبعض رواة أبي داود، ولذا قال في آخر الحديث: وأو كما قال».

ويؤيِّده أيضاً أنه وقعت الحوادث على نحو ما ورد في رواية أحمد. «عون المعبود» (١١ / ١١٤).

ثم نقل عن القرطبي ما ذكره في خروج الترك، وأنهم خرجوا ثلاث مرات على المسلمين، وكان خروجهم الأخير: تدميرهم بغداد، وقتلهم للخليفة والعلماء والأمراء والفضلاء والعباد، وأنهم أوغلوا في البلاد حتى ملكوا الشام مدة يسيرة، ودخل رعبهم الديار المصرية، إلى أن تصدّى لهم الملك المظفّر الملقب بـ (قطن) في معركة (عين جالوت)، فكان له النصر والظفر عليهم كما كان النصر لطالوت، وتفرّقت جموعهم، وكفى الله المسلمين شرورهم.

وكان مشهوراً في زمن الصحابة رضي الله عنهم حديث: «اتركوا الترك ما تركوكم»(١).

----<del>-</del>

= انظر: «التذكرة للقرطبي» (ص ٥٩٢ ـ ٥٩٥)، و «عون المعبود» (١١ / ٤١٥ ـ ٤١٦).

(١) «سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب في النهي عن تهييج الترك والحبشة، (١١ / ٤٠٩ ـ مع عون المعبود).

وقال ابن حجر: «رواه الطبراني من حديث معاوية». «فتح الباري» (٦ / ٢٠٩).

وقال العجلوني: «قال الزرقاني: حسن، وقال في الأصل: رواه أبو داود عن رجل من الصحابة عن النبي ﷺ . . . رواه النسائي . . . وكذا الطبراني في «الكبير» و «الأوسط» عن ابن مسعود رفعه بلفظ: «اتركوا الترك ما تركوكم». قال: «أول من يسلب أمتي ملكهم وما خولهم الله بنو قنطوراء». ورواه الطبراني عن معاوية بن أبي سفيان مرفوعاً بطرق يشهد بعضها لبعض» . انظر: «كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس» لبعض» . المعجلوني، تعليق أحمد القلاش، طبع مؤسسة الرسالة، بيروت.

وقال الألباني في هذا الحديث: إنه «موضوع». انظر: «ضعيف الجامع الصغير» (١ / ٨١) (ح ١٠٥).

وقال السخاوي بعد ذكر من رواه: «ولا يسوغ معها الحكم عليه بالوضع، وقد جمع الحافظ ضياء الدين المقدسي جزءاً في خروج الترك سمعناه». «المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة» (ص ١٦ ـ ١٧)، صحّحه وعلَّق حواشيه عبدالله محمد الصديق، وقدم له عبدالوهاب عبداللطيف، طبع دار الأدب العربي للطباعة، نشر مكتبة الخانجي بمصر، عام (١٣٧٥هـ).

وقال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الكبير» و «الأوسط»، وفيه عثمان بن يحيى القرقساني، ولم أعرفه، وبقية رجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣١٢).

فهذا الحديث أقل ما يقال فيه: إنه حسن. لا سيما أن الحافظ ابن حجر ذكر أنه كان مشهوراً في زمن الصحابة رضي الله عنهم، ولم يذكر فيه قدحاً، فدل على أنه ثابتُ عنده. =

قال ابن حجر: «كان ما بينهم وبين المسلمين مسدوداً إلى أن فتح ذلك شيئاً بعد شيءٍ ، وكَثرَ السبي منهم ، وتنافس الملوك فيهم ؛ لما يتصفون به من الشدة والبأس، حتى كان أكثر عسكر المعتصم منهم ، ثم غلب الأتراك على الملك ، فقتلوا ابنه المتوكل ، ثم أولاده واحداً بعد واحد ، إلى أن خالط المملكة الديلم ، ثم كان الملوك السّامانية من التّرك أيضاً ، فملكوا بلاد العجم ، ثم غلب على تلك الممالك آل سبكتكين ، ثم آل سلجوق ، وامتدت مملكتهم إلى العراق والشام والروم ، ثم كان بقايا أتباعهم بالشام وامتدت مملكتهم إلى العراق والشام والروم ، ثم كان بقايا أتباعهم بالشام وهم آل زنكي \_ ، وأتباع هؤلاء \_ وهم بيت أيوب \_ ، واستكثر هؤلاء أيضاً من الترك ، فغلبوهم على المملكة بالديار المصرية والشامية والحجازية .

وخرج على آل سلَجوق في المئة الخامسة الغزَّ، فخربوا البلاد، وفتكوا في العباد.

ثم جاءت الطامة الكبرى بالططر (التتار)، فكان خروج جنكز خان بعد الست مئة، فأسعِرَت بهم الدُّنيا ناراً، خصوصاً المشرق بأسره، حتى لم يبق بلدٌ منه حتى دخله شرُّهُم، ثم كان خرابُ بغداد وقتل الخليفة

وقد وجدتُ أن الألباني قد استشهد بحديث: «دعوا الحبشة ما ودعوكم، واتركوا الترك ما تركوكم»، وقال في سنده: «هذا إسناد لا بأس به في الشواهد، رجاله كلهم ثقات؛ غير أبي سكينة هذا؛ قال الحافظ في «التقريب»: «قيل: اسمه محلم، مختلف في صحبته». قلت (أي: الألباني): إذا لم تثبت صحبته؛ فهو تابعيًّ مستور، روى عنه ثلاثة، فالحديث شاهد حسن». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢ / ٤١٦ / ح٧٧٧).

ولعل الألباني يريد بقوله: «موضوع»؛ أي: الزيادة التي في نهاية الحديث، وهي قوله: «أول من يسلب أمتي ملكهم وما خولهم الله بنو قنطوراء»، وسيأتي أن الحافظ ابن حجر استشهد بها، فهي ثابتة عنده، والله أعلم.

المستعصم آخر خلفائهم على أيديهم في سنة ست وخمسين وست مئة، ثم لم تزل بقاياهم يُخْرِبون إلى أن كان آخرهم (اللنك)، ومعناه: الأعرج، واسمه (تَمُن)؛ بفتح المثناة، وضم الميم، وربما أشبعت، فطرق الديار الشامية، وعاش فيها، وحرق دمشق حتى صارت على عروشها، ودخل الروم والهند وما بين ذلك، وطالت مدّته إلى أن أخذه الله، وتفرّق بنوه في البلاد.

وظهر بجميع ما أوردته مصداق قوله على: «إن بني قنطوراء أول من سلب أمّتي ملكهم»... وكأنه يريد بقوله: «أمّتي» أمة النسب، لا أمة الدعوة؛ يعنى: العرب، والله أعلم»(١).

وعلى هذا يكون التتار الذين ظهروا في القرن السابع الهجري هم من الترك؛ فإن الصفات التي جاءت في وصف الترك تنطبق على التّتار (المغول)، وقد كان ظهورهم في زمن الإمام النووي رحمه الله(٢)، فقال فيهم: «قد وجد قتال هؤلاء الترك بجميع صفاتهم التي ذكرها عَيَّة: صغار الأعين، حمر الوجوه، ذُلُفُ الأنف، عراض الوجوه، كأن وجوههم المَجانُ المُطْرَقَة، ينتعلون الشعر، فوُجِدوا بهذه الصفات كلها في زماننا، وقاتلهم المسلمون مرَّات، وقتالهم الآن»(٣).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٦ / ٩٠٩ - ٦١٠).

<sup>(</sup>٢) كانت ولادة الإمام النووي سنة (٦٣٦هـ)، ووفاته سنة (٦٧٦هـ)، وهي الفترة التي ظهر فيها التَّتار، وقضوا على الخلافة العباسية. انظر: «تذكرة الحفاظ» (٤ / ١٤٧١ ـ ١٤٧٢).

<sup>(</sup>٣) «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٣٧ ـ ٣٨).

وقد دخل كثيرٌ من التَّرك في الإسلام، ووقع على أيديهم خيرٌ كثيرٌ للإسلام والمسلمين، وكوَّنوا دولة إسلامية قويَّة، عزَّ بها الإسلام، وحصل في عهدهم كثيرٌ من الفتوحات العظيمة، ومنها: فتح القسطنطينية عاصمة الروم، وهو تهيئة للفتح العظيم آخر الزمان قبل ظهور الدجَّال؛ كما سيأتي، ودخل الإسلام إلى أوروبا وكثيرٍ مِن البلدان في الشرق والغرب.

وهذا مصداق لما قاله المصطفى عَنَيْ كما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه بعد ذكره عَنِيْ لقتال التُرك؛ قال: «وتَجِدونَ مِن خير الناس أشدَّهم كراهيةً لهذا الأمر، حتى يقع فيه، والناس معادِنُ؛ خيارُهُم في الجاهلية خيارُهم في الإسلام»(١).

## ١١ \_ قِتال العَجَم(١):

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: «لا تقومُ الساعة حتى تُقاتِلوا خُوزاً(٣) وكِرمان(٤) مِن الأعاجم؛ حُمْرُ الوجوه، فُطْسُ الأنوف، صغار

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (٦ / ٦٠٤ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (العجم): خلاف العرب، مفرده عجميٌّ ؛ كعربي جمعه عرب.

انظر: «لسان العرب» (۱۲ / ۳۸۰ ـ ۳۸۱).

 <sup>(</sup>٣) (خوز): بضم أوله، وتسكين ثانيه، وآخره زاي. بلاد خوزستان؛ يقال لها:
 الخوز، وهي من بلاد الأهواز من عراق العجم، وقيل: الخوز، صنف من الأعاجم.

انظر: «معجم البلدان» (۲ / ٤٠٤)، و«فتح الباري» (٦ / ٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) (كرمان): بالفتح، ثم السكون، وآخره نون، وربما كُسرت الكاف، والفتح أشهر، وهي بلاد واسعة مشهورة ذات قرى ومدن، يحدها من الغرب بلاد فارس، ومن الشمال خراسان، وجنوبها بحر فارس.

الأعين؛ كأن وجوهَهُم المِجانُّ المُطْرَقة، نعالِهُم الشَّعر»(١).

مضى في الكلام على قتال الترك ذكر صفاتهم التي جاء ذكرها في أحاديث قتالهم، وذكر هنا في هذا الحديث قتال خوز وكرمان، وهما ليسا من بلاد الترك، بل من بلاد العجم، ومع هذا جاء وصفهم كوصف الترك.

قال ابن حجر: «يُمْكِن أن يُجاب بأن هٰذا الحديث غير حديث قتال الترك، ويجتمع منهما الإنذار بخروج الطائفتين»(٢).

قلت: ويؤيّد هذا ما رواه سمرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «يوشك أن يملأ الله عزّ وجل أيديكم من العجم، ثم يكونون أسداً لا يفرُّون، فيقتلون مقاتلتكم، ويأكلون فيئكم»(٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «يوشِكُ أن يكثُر فيكم من العجم أسد لا يفرُّون، فيقتلون مقاتِلَتَكُم، ويأكلون فيئكم»(٤).

<sup>=</sup> قال ياقوت: «وأهلها أهل سنة وجماعة، وخير وصلاح، وذلك بعد فتح المسلمين لها».

انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٤٥٤).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (٦ / ٦٠٤ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (٦ / ٦٠٧).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٥ / ١١ \_ بهامشه منتخب الكنز).

قال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (۷ / ۳۱۰).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح. «مجمع الزوائد» (٧ / ٣١١).

وعلى هذا فقتالُ العجم من أشراط الساعة.

## ١٢ - ضِياعُ الأمانَة(١):

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا ضُيعًة بالأمانة؛ فانتظر الساعة». قال: كيف إضاعَتُها يا رسول الله؟ قال: «إذا أُسْنِد الأمر إلى غير أهله؛ فانتظر الساعة»(١).

وبيَّن النبي ﷺ كيف تُرْفَعُ الأمانة من القلوب، وأنه لا يبقى منها في القلب إلا أثرها.

روى حُذيفة رضي الله عنه؛ قال: حدَّثنا رسول الله ﷺ حديثين، رأيتُ إحداهما، وأنا أنتظر الآخر، حدَّثنا أن الأمانة نزلت في جذر (٣) قُلوب

(١) (الأمانة): ضد الخيانة، وقد جاء ذكرها في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّماواتِ والأرْضِ والجِبالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَها وأَشْفَقْنَ مِنْها وحَمَلَها الإنسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٧].

وللعلماء عدة أقوال في معناها، وهي ترجع إلى قسمين:

أ ـ التوحيد: فإنه أمانة عند العبد وخفى في القلب.

ب ـ العمل: ويدخل في جميع أنواع الشريعة، وكلها أمانة عند العبد.

فالأمانة هي التكليف، وقبول الأوامر، واجتناب النواهي.

انظر: «أحكام القرآن» لابن العربي (٣ / ١٥٨٨ ـ ١٥٨٩) تحقيق علي محمد البجاوي، و «شرح النووي لمسلم» (٢ / ١٦٨)، و «تفسير ابن كثير» (٦ / ٤٧٧)، و «فتح الباري» (١١ / ٢٣٣).

(٢) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١/ ٣٣٣\_ مع الفتح).

(٣) (جذر): الجذر: الأصل من كل شيء.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٢٥٠).

الرجال، ثم علموا من القرآن، ثم علموا من السنة، وحدثنا عن رفعها؛ قال: «ينام الرجل النومة، فتُقْبَضُ الأمانة من قلبه، فيظلُ أثرها مثل أثر الموكتِ(۱)، ثم ينام النومة فتُقْبَضُ، فيبقي أثرها مثل المجل (۱)؛ كجمرٍ دحرجته على رجلك، فنفط (۱)، فتراه منتبراً (۱)، وليس فيه شيء، فيصبح الناس يتبايعون، فلا يكاد أحدُهُم يؤدي الأمانة، فيقال: إن في بني فلانٍ رجلاً أميناً، ويقال للرجل: ما أعقلَهُ! وما أظرفهُ! وما أجلَدَه! وما في قلبه مثقال حبَّة خردل من إيمان، ولقد أتى عليَّ زمانُ وما أبالي أيَّكُم بايعت، لئن كان مسلماً؛ ردَّه الإسلام، وإن كان نصرانياً؛ ردَّه عليً ساعيه، فأما اليوم؛ فما كنتُ أبايعُ إلا فلاناً وفلاناً، (۱).

<sup>(</sup>١) (الوكت): جمع وكتة، وهي الأثر في الشيء كالنقطة من غير لونه، ومنه قيل للبسر إذا وقعت فيه نقطة من الأرطاب: قد وكت.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ٢١٨).

<sup>(</sup>٢) (المجل): هو ما يكون في الكف من أثر العمل بالأشياء الصلبة الخشنة، كهيئة البثر.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٣٠٠)، و «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١ / ٣٣٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) (نفط): بفتح النون وكسر الفاء؛ يقال: نفطت يده؛ أي: قرحت من العمل، والنفطة: بثرة تخرج في اليد من العمل ملأى ماء.

انظر: ولسان العرب، (٧ / ٤١٦ ـ ٤١٧).

<sup>(</sup>٤) (منتبراً): المنتبر كل مرتفع، ومنه اشتق المنبر، يقال: انتبر الجرح إذا ورم وامتلأ اء. انظر: والنهاية في غريب الحديث، (٥ / ٧ - ٨)، و وفتح الباري، (١٣ / ٣٩).

<sup>(</sup>٥) وصحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١ / ٣٣٣ ـ مع الفتح)، وكتاب الفتن، باب إذا بقي في حثالة من الناس، (١٣ / ٣٨ ـ مع الفتح).

ففي هذا الحديث بيانُ أن الأمانة سترفع من القلوب، حتى يصير السرجل خائناً بعد أن كان أميناً، وهذا إنما يقع لمن ذهبت خشيته لله، وضعُفَ إيمانُه، وخالط أهلَ الخيانَةِ، فيصيرُ خائناً؛ لأن القرين يقتدي بقرينه.

ومن مظاهر تضييع الأمانة إسناد أمور الناس من إمارة وخلافة وقضاء ووظائف على اختلافها إلى غير أهلها القادرين على تسييرها والمحافظة عليها؛ لأن في ذلك تضييعاً لحقوق الناس، واستخفافاً بمصالحهم، وإيغاراً لصدورهم، وإثارة للفتن بينهم(١).

فإذا ضَيَّع مَن يتولَّى أمر الناس الأمانة ـ والناس تَبَعٌ لمَن يتولَّى أمرَهُم ـ؛ كانوا مثله في تضييع الأمانة، فصلاحُ حال الولاة صلاحُ لحال الرعية، وفساده فساد لهم.

ثم إن إسناد الأمر إلى غير أهله دليلٌ واضحٌ على عدم اكتراث الناس بدينهم، حتى إنهم ليولون أمرهم من لا يهتم بدينه، وهذا إنما يكون عند غلبة الجهل، ورفع العلم، ولهذا ذكر البخاري رحمه الله حديث أبي هريرة الماضى في كتاب العلم؛ إشارة إلى هذا.

قال ابن حجر: «ومناسبة هذا المتن لكتاب العلم أن إسناد الأمر إلى غير أهله إنما يكون عند غَلَبة الجهل، ورفع العلم، وذلك من جملة الأشراط»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «قبسات من هدي الرسول الأعظم ﷺ / في العقائد» (ص ٦٦) لعلي الشربجي، الطبعة الأولى، (١٣٩٨هـ)، ط. دار القلم، دمشق.

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (١ / ١٤٣).

وقد أخبر على أنه ستكون هناك سنون خدًاعة؛ تنعكس فيها الأمور؛ يُكَذّب فيها الصادق، ويُصَدَّق فيها الكاذب، ويخوَّن الأمين، ويؤتمن الخائن؛ كما سيأتي الحديث عنه في أن من أشراط الساعة ارتفاع الأسافل.

### ١٣ \_ قبض العلم وظهور الجهل:

ومن أشراطها قبض العلم وفشو الجهل، ففي «الصحيحين» عن أنس بن مالك رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عليه: «من أشراط الساعة أن يُرْفَعَ العلم، ويَثْبُتَ الجهل»(١).

وروى البخاري عن شقيق؛ قال: كنتُ مع عبد اللهِ وأبي موسى، فقالا: قال النبي ﷺ: «إن بين يدي الساعة لأيَّاماً يُنزَلُ فيها الجهلُ، ويُرْفَعُ العلم»(٢).

وفي رواية لمسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «يتقارَبُ الزَّمانُ، ويُقْبَضُ العلم، وتَظْهَرُ الفِتَنُ، ويُلقى الشُّحُ، ويَكْثر الهَرْج»(٣).

قال ابن بطَّال: «وجميع ما تضمَّنَهُ هٰذا الحديث من الأشراط قد

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، (۱ / ۱۷۸ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (۱٦ / ۲۲۲ ـ مع شرح نووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، (۱۳ / ۱۳ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم، (١٦ / ٢٢٢ ـ ٢٢٣ ـ مع شرح نووي).

رأيناها عياناً، فقد نقص العلم، وظهر الجهل، وأُلْقِي الشَّحُ في القلوب، وعمَّت الفتن، وكَثْرَ القتل»(١٠).

وعقب على ذلك الحافظ ابن حجر بقوله: «الذي يظهر أن الذي شاهده كان منه الكثير، مع وجود مقابله، والمراد من الحديث استحكام ذلك، حتى لا يبقى مما يقابله إلا النادر، وإليه الإشارة بالتعبير بقبض العلم، فلا يبقى إلا الجهل الصرف، ولا يمنع من ذلك وجود طائفة من أهل العلم؛ لأنهم يكونون حينئذ مغمورين في أولئك»(١).

وقبض العلم يكون بقبض العلماء، ففي الحديث عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «إنَّ اللهَ لا يقْبِضُ العلمَ انتزاعاً ينتزعُه من العباد، ولكنْ يقبِضُ العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبقَ عالماً؛ اتَخذ الناس رؤوساً جُهَّالاً، فسُئِلوا؟ فأفتوا بغير علم، فضلُوا وأضلُوا»(٣).

قال النوويُّ: «هَذا الحديث يُبَيِّنُ أن المراد بقبض العلم في الأحاديث السابقة المطلَقة ليس هو محوه من صُدور حفَّاظه، ولكن معناه: أن يموت حملتُه، ويتَّخِذَ الناس جُهَّالًا يحكُمونَ بجهالاتهم، فيضلُّون

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۱۶).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱۳ / ۱۳).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم، (١ / ١٩٤ - مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن، (١٦ / ٢٢٣ - ٢٢٤ - مع شرح النووي).

ويُضلُّون»(١).

والمراد بالعلم هنا علم الكتاب والسنة، وهو العلم الموروث عن الأنبياء عليهم السلام؛ فإن العلماء هم ورثة الأنبياء، وبذهابهم يذهب العلم، وتموت السنن، وتظهر البدع، ويعم الجهل.

وأما علم الدُّنيا؛ فإنه في زيادة، وليس هو المُرادُ في الأحاديث؛ بدليل قوله ﷺ: «فسُئِلوا، فأفتوا بغير علم، فضلُّوا وأضلُّوا»، والضلال إنما يكون عند الجهل بالدين، والعلماء الحقيقيون هم الذين يعملون بعلمهم، ويوجِّهون الأمة، ويدلُّونها على طريق الحق والهدى؛ فإن العلم بدون عملٍ لا فائدة فيه، بل يكون وبالاً على صاحبه، وقد جاء في روايةٍ للبُخاري: «وينقص العمل»(٢).

قال الإمام مؤرِّخ الإسلام الذهبي بعد ذكره لطائفة من العلماء: «وما أوتوا من العلم إلا قليلاً، وأما اليوم؛ فما بقي من العلوم القليلة إلا القليل، في أناس قليل، ما أقل من يعمل منهم بذلك القليل، فحسبنا الله ونعم الوكيل»(٣).

وإذا كان هذا في عصر الذهبيّ؛ فما باللَّ بزماننا هذا؟ فإنه كلما بَعُدَ الزَّمان من عهد النبوّة؛ قلَّ العلم، وكَثُر الجهل؛ فإن الصحابة رضي الله عنهم كانوا أعلم هذه الأمة، ثم التابعين، ثم تابعيهم، وهم خير

<sup>(</sup>١) «شرح النووي لمسلم» (١٦ / ٢٢٣ ـ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل، (١٠ / ٤٥٦ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «تذكرة الحفاظ» (٣ / ١٠٣١).

القرون؛ كما قال على: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم»(١).

ولا يزال العلم ينقص، والجهل يكثر، حتى لا يعرف الناس فرائض الإسلام، فقد روى حُذيفة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه الإسلام، وقد روى حُذيفة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه ولا يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب، حتى لا يُدْرَى ما صيام، ولا صلاة، ولا صدقة ويسرى على كتاب الله في ليلة فلا يبقى في الأرض منه آية، وتبقى طوائف مِن الناس: الشيخ الكبير، والعجوز ويقولون: أدركنا آباءنا على هذه الكلمة ويقولون: (لا إله إلا الله)، فنحن نقولها». فقال له صلة من الناس عنه عنه م لا يكثرون ما صلاة ولا صيام، ولا نُسُك، ولا صدقة وناعرض عنه حُذيفة، ثم ردّدها عليه ثلاثاً، كلَّ ذلك يُعْرِضُ عنه حُذيفة، ثم أقبل عليه في الثالثة، فقال: يا صلة النّ تُنْجيهم مِن النار ثلاثاً ".

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة رضي الله عنهم ثم الذين يلونهم، (١٦ / ٨٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) هو أبو العلا، أو أبو بكر، صلة بن زفر العبسي الكوفي، تابعي كبير، ثقة جليل، روى عن عمار بن ياسر وحذيفة بن اليمان وابن مسعود وعلي وابن عباس، توفي في حدود السبعين رحمه الله.

انظر ترجمته في: «تهذيب التهذيب» (٤ / ٤٣٧)، و «تقريب التهذيب» (١ / ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب ذهاب القرآن والعلم، (٢ / ١٣٤٤ ـ ١٣٤٥)، والحاكم في «المستدرك» (٤ / ٤٧٣)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

وقال عبدُ الله بن مسعود رضي الله عنه: «لَيُنْزَعَنَّ القُرآن من بين أظهُرِكُم؛ يُسرى عليه ليلاً، فيذهب من أجواف الرجال، فلا يبقى في الأرض منه شيءٌ»(١).

قال ابن تيمية: «يُسرى به في آخر الزَّمان من المصاحف والصُّدور، فلا يبقى في الصَّدور منه كلمة، ولا في المصاحف منه حرفٌ»(٢).

وأعظم من هذا أن لا يُذْكَرَ اسمُ الله تعالى في الأرض؛ كما في الحديث عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى لا يُقال في الأرض: الله، الله» (٣).

قال ابن كثير: «في معنى هذا الحديث قولان:

أحدهما: أن معناه أن أحداً لا يُنكر منكراً، ولا يزجر أحداً إذا رآه قد تعاطى منكراً، وعبَّر عن ذلك بقوله: «حتى لا يقال: الله، الله»؛ كما تقدَّم في حديث عبدالله بن عمر: «فيبقى فيها عجاجةً؛ لا يعرفون معروفاً، ولا

<sup>=</sup> وقال ابن حجر: «أخرجه ابن ماجه بسند قوي». «فتح الباري» (۱۳ / ۱۳).
وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ٣٣٩) (ح

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح؛ غير شدًاد بن معقل، وهو ثقة. «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٩ ـ ٣٣٠).

وقال ابن حجر: «سنده صحيح، ولكنه موقوف». «فتح الباري» (١٣ / ١٦). قلت: مثله لا يقال بالرأى، فحكمه حكم المرفوع.

<sup>(</sup>۲) «مجموع فتاوی ابن تیمیة» (۳ / ۱۹۸ ـ ۱۹۹).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب ذهاب الإيمان آخر الزمان، (٢ / ١٧٨ \_ مع شرح النووي).

يُنْكِرون منكراً»(١).

والقول الثاني: حتى لا يُذْكَرَ الله في الأرض، ولا يُعْرَفَ اسمُه فيها، وذلك عند فساد الزَّمان، ودَمار نوع الإِنسان، وكثرة الكفر والفسوق والعصيان»(١).

# ١٤ ـ كثرة الشُّرَط وأعوانُ الظَّلَمة:

روى الإمام أحمد عن أبي أمامة رضي الله عنه أنَّ رسول الله عَنْ أَمامة رضي الله عنه أنَّ رسول الله عَنْ قَالَ: «يكونُ في هذه الأمَّة في آخر الزمان رجالٌ ـ أو قال: يخرج رجالٌ من هذه الأمة في آخر الزمان ـ معهم سِياطٌ؛ كأنها أذنابُ البقر، يغدون في سخط الله، ويروحون في غضبه»(٣).

وفي رواية للطبراني في «الكبير»: «سيكون في آخر الزمان شرطة يغدون في غضب الله، ويروحون في سَخَطِ الله، فإياك أن تكونَ مِن بطانَتهم»(٤).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱۱ / ۱۸۱ - ۱۸۲ ـ شرح أحمد شاكر)، وقال: «إسناده صحيح».

و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٣٥)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، إن كان الحسن سمعه من عبدالله بن عمرو»، ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٨٦) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٥ / ٢٥٠ ـ بهامشه منتخب الكنز)، وهو صحيح؛ كما في الحديث الذي بعده.

<sup>(</sup>٤) «إتحاف الجماعة» (١ / ٥٠٧ - ٥٠٨).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع» (٣ / ٣١٧) (ح ٣٥٦٠).

وقد جاء الوعيدُ بالنار لهذا الصنف من الناس الذين يتسلَّطون على المسلمين، ويعذَّبونهم بغير حق.

روى الإمام مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ هال: قال البقر الله عنه؛ هال مسلم عن أهل النار لم أرهما: قومٌ معهم سياطٌ كأذنابِ البقر يضربون بها الناس . . . ه(١).

قال النووي رحمه الله: «وهذا الحديث من معجزات النبوّة، فقد وقع ما أخبر به عَيِية، فأما أصحاب السياط؛ فهم غِلمان والي الشرطة»(١).

وقال عَلَيْ لأبي هريرة رضي الله عنه: «إن طالَتْ بك مدَّةُ؛ أوشكتَ أن ترى قوماً يغدون في سَخَطِ الله، ويروحون في لعنته، في أيديهم مثل أذناب البقر»(٣).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله على الله المحال الله على الله على الله على الله على الله على المحوس»(١٠).

<sup>=</sup> وقال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني في «الأوسط» و«الكبير»... ورجال أحمد ثقات». «مجمع الزوائد» (٥ / ٢٣٤).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، باب جهنم أعاذنا الله منها، (۱۷ / ۱۹۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱۷ / ۱۹۰).

<sup>(</sup>۳) «صحیح مسلم»، باب جهنم أعاذنا الله منها، (۱۷ / ۱۹۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «رواه الطبراني في «الصغير»، و «الأوسط»، ورجاله رجال الصحيح، خلا مؤمل بن إهاب، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٥ / ٢٣٥).

#### ١٤ ـ انتشار الزنا:

ومن العلامات التي ظهَرَتْ فُشُو الزنا وكثرته بين الناس، فقد أخبر النبي عَلِيم بأن ذٰلك من أشراط الساعة.

ثبت في «الصحيحين» عن أنس رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من أشراط الساعة. . . (فذكر منها:) ويظهر الزَّنا»(١).

وعن أبي هُريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «سيأتي على الناس سنوات خدًاعات . . . (فذكر الحديث، وفيه:) وتشيع فيها الفاحشة»(٢).

وأعظم من ذلك استحلال الزنا، فقد ثبت في «الصحيح» عن أبي مالك الأشعري أنه سمع النبي على الله يقل يقول: «ليكونَنَّ في أمتي أقوام يستحلُّون الحرر والحرير»(٣).

وفي آخر الزمان بعد ذهاب المؤمنين يبقى شرار الناس؛ يتهارجون(١)

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، (۱ / ۱۷۸ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (۱٦ / ۲۲۱ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) «مستدرك الحاكم» (٤ / ٥١٢)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرِّجاه»، ووافقه الذهبي.

وصححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع» (٣ / ٢١٢) (ح ٣٥٤٤)، ولم يذكر فيه: «وتشيع فيها الفاحشة».

<sup>(</sup>٣) وصحيح البخاري، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، (١٠ / ٥١ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) (يتهارجون): أصل الهَرْج: الكثرة في الشيء والاتساع، والمراد به هنا: =

تهارُجَ الحُمُرِ؛ كما جاء في حديث النواس رضي الله عنه: «ويبقى شرارُ الناس، يتهارجون فيها تهارُجَ الحُمُر، فعليهم تقوم الساعة»(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي بَيْنَةُ قال: «والذي نفسي بيده؛ لا تفنى هذه الأمة حتى يقوم الرجل إلى المرأة، فيفترشها في الطريق، فيكون خيارُهم يومئذٍ مَن يقول: لو واريتَها وراء هذا الحائط!»(٢).

قال القرطبي (٣) في كتابه «المُفْهِم» على حديث أنس السابق: «في هذا الحديث عَلَمٌ مِن أعلام النبوَّة، إذ أخبر عن أمور ستقع، فوقعت، خصوصاً في هذه الأزمان»(١).

وإذا كان هذا في زمان القرطبي؛ فهو في زماننا هذا أكثر ظهوراً؛

= الجماع وكثرة النكاح. والمعنى: أن يجامع الرجال النساء بحضرة الناس كما يفعل الحمير. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ٢٥٧)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٧٠).

(۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (۱۸ / ۷۰ \_ مع شرح النووي).

(۲) رواه أبو يعلى .

قال الهيثمي: «ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزواند» (٧ / ٣٣١).

(٣) هو أبو العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم بن عمر الأنصاري القرطبي ، من فقهاء المالكية ، ومن رجال الحديث ، وهو شيخ القرطبي المفسر أبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري ، صاحب كتاب «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة» ، وأبو العباس هذا يُعرف بابن المزين ، ومن كتبه «المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم» ، و «مختصر صحيح البخاري» ، توفي بالإسكندرية سنة (٢٥٦هـ) ، رحمه الله .

انظر: «البداية والنهاية» (١٣ / ٢١٣)، و «الأعلام» (١ / ١٨٦) للزركلي. (٤) «فتح الباري» (١ / ١٧٩).

لعظم غلبة الجهل، وانتشار الفساد بين الناس.

#### ١٦ - انتشار الربا:

ومنها ظُهور الربا، وانتشاره بين الناس، وعدم المبالاة بأكل الحرام، ففي الحديث عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ أنه قال: «بين يدي الساعة يظهر الرَّبا»(١).

وفي «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «ليأتِينَ على الناس زمانُ لا يُبالي المرء بما أخذ المال، أمِن حلال أم من حرام سن عرام س

وهذه الأحاديث تنطبق على كثيرٍ من المسلمين في هذا الزمن، فتجدهم لا يتحرَّوْنَ الحلال في المكاسب، بل يجمعون المال من الحلال والحرام، وأغلب ذلك بدخول الرِّبا في معاملات الناس، فقد انتشرت المصارف المتعاملة بالربا، ووقع كثير من الناس في هذا البلاء العظيم.

ومن فقه الإمام البخاري رحمه الله أنه أورد حديث أبي هريرة السابق في باب قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافاً مُضاعَفَةً ﴾ [آل عمران: ١٣٠]؛ ليُبَيِّن أن أكل الأضعاف المضاعفة من الربا يكون بالتوسَّع فيه عند عدم مبالاة الناس بطرق جمع المال، وعدم التمييز

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني كما في «الترغيب والترهيب» للمنذري (٣ / ٩)، وقال: «رواته رواة الصحيح».

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كناب البيوع، باب قول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّبا﴾ (٤ / ٣١٣ ـ مع الفتح)، و «سنن النسائي» (٧ / ٣٤٣)، في كتاب البيوع، باب اجتناب الشبهات في الكسب.

بين الحلال والحرام.

## ١٧ ـ ظُهور المعازف(١) واستحلالها:

عن سهل بن سعد أن رسول الله على قال: «سيكون في آخر الزمان خسف، وقذف، ومسخ ». قيل: ومتى ذلك يا رسول الله؟ قال: «إذا ظهرَتِ المعازف والقَيْناتُ»(٢).

وهذه العلامة قد وقع شيءٌ كبيرٌ منها في العصور السابقة، وهي الآن أكثر ظُهوراً، فقد ظهرت المعازف في هذا الزمان، وانتشرت انتشاراً عظيماً، وكَثُر المغنون والمغنيات، وهُم المشار إليهم في هذا الحديث بـ (القينات).

وأعظم من ذلك استحلال كثير من الناس للمعازف، وقد جاء الوعيد لمن فعل ذلك بالمسخ والقذف والخسف؛ كما في الحديث السابق، ولما ثبت في «صحيح البخاري» رحمه الله؛ قال: قال هشام بن عمار: حدثنا

<sup>(</sup>١) (المعازف): هي آلات الملاهي؛ كالعود، والطنبور، والدف، وكل لعب عزف.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٢٣٠).

<sup>(</sup>۲) روی ابن ماجه في «سننه» طرفاً من أوله (۲ / ۱۳۵۰)، تحقیق محمد فؤاد عبدالباقی .

وقال الهيثمي: «رواه الطبراني، وفيه عبدالله بن أبي الزناد، وفيه ضعف، وبقية رجال إحدى الطريقين رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٨ / ١٠).

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ٢١٦) (ح ٢٥٥٩).

صدقة بن خالد (ثم ساق السند إلى أبي مالك الأشعري رضي الله عنه أنه سمع النبي على يقول): «ليكونن من أمَّتي أقوامٌ يستحلُّون الحِرَ والحريرَ والخمرَ والمعازف، ولينزلنَّ أقوامٌ إلى جنب عَلَم يروح عليهم بسارحة لهم، يأتيهم - يعني: الفقير - لحاجة ، فيقولوا: ارجع إلينا غداً، فيُبيَّتُهُم الله، ويضع العَلَم، ويمسخُ آخرين قردةً وخنازير إلى يوم القيامة»(١).

وقد زعم ابن حزم (٢) أن هذا الحديث منقطعٌ لم يتَصل ما بين البُخاري وصدقة بن خالد (٣)، ورد عليه العلامة ابن القيم، وبيَّن أن ما قاله ابن حزم باطلٌ من ستَّة وجوه (١٠):

1 - أن البخاري قد لقي هشام بن عمَّار، وسمع منه، فإذا روى عنه معنعناً؛ حُمِلَ على الاتصال اتفاقاً؛ لحصول المعاصرة والسماع، فإذا قال: «قال هشام»؛ لم يكن فرقٌ بينه وبين قوله: «عن هشام» أصلاً.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، (۱۰ / ٥١ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) هو العلامة الحافظ أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي، من أثمة الظاهرية، وكان من أشد الناس تأويلًا في باب الأصول وآيات الصفات وأحاديثها، وله مصنفات كثيرة في المذاهب والملل والنحل والفقه وأصوله وفي السير والأخبار، توفى سنة (٤٥٦هـ) رحمه الله.

انظر ترجمته في: «البداية والنهاية» (١٢ / ٩١ - ٩٢) لابن كثير، و «شذرات الذهب في أخبار مَن ذهب» (٣ / ٢٢٩ - ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المحلى» لابن حزم (٩ / ٥٩) بتحقيق أحمد شاكر، منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر، بيروت.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تهذيب السنن» (٥ / ٢٧٠ ـ ٢٧٢).

٢ ـ أن الثقات الأثبات قد رووه عن هشام موصولاً ؛ قال الإسماعيلي
 في «صحيحه» : «أخبرني الحسن : حدثنا هشام بن عمّار» ؛ بإسناده ومتنه .

٣ ـ أنه قد صعِّ من غير حديث هشام، فرواه الإسماعيلي وعثمان بن أبي شيبة بسندين آخرين إلى أبي مالك الأشعري رضي الله عنه.

\$ - أن البخاري لو لم يلق هشاماً ولم يسمع منه؛ فإدخاله هذا الحديث في «صحيحه»، وجزمه به؛ يدل على أنه ثابت عنده عن هشام، ولم يذكر الواسطة بينه وبين هشام، إما لشهرتهم، وإما لكثرتهم، فهو معروف مشهور عن هشام.

• ـ أن البخاري إذا قال في «صحيحه»: «قال فلانٌ»؛ فالمرادُ أن الحديث صحيحُ عنده.

٦ - أن البخاري ذكر هذا الحديث محتجاً به، مُدخِلًا له في «صحيحه» أصلًا لا استشهاداً.

فالحديث صحيحٌ بلا ريب.

وقال ابن الصّلاح(١): «ولا التفات إلى أبي محمد بن حزم الظاهري الحافظ في ردّه ما أخرجه البخاري من حديث أبي عامرٍ أو أبي مالك: (فذكره)».

<sup>(</sup>١) هو الإمام المحدث الحافظ أبو عمرو عثمان بن عبدالرحمن الشهرزوري، المعروف بابن الصلاح، كان ديناً زاهداً، ورعاً ناسكاً، على طريق السلف الصالح، وله مصنفات كثيرة في علوم الحديث والفقه، وتولى التدريس في دار الحديث بدمشق، توفي رحمه الله سنة (٦٤٣هـ).

انظر: «البداية والنهاية» (١٣ / ١٦٨)، و «شذرات الذهب» (٥ / ٢٢١ ـ ٢٢٢).

ثم قال: «والحديث صحيحٌ ، معروف الاتصال؛ بشرط الصحيح ، والبخاري رحمه الله قد يفعلُ مثل ذلك؛ لكون ذلك الحديث معروفاً من جهة الثقات عن ذلك الشخص الذي علَّقه عنه ، وقد يفعل ذلك لكونه قد ذكر ذلك الحديث في موضع آخر من كتابه مسنداً متَّصلاً ، وقد يفعل ذلك لغير ذلك من الأسباب التي لا يصحبها خللُ الانقطاع ، والله أعلم »(١).

وإنما أطلتُ الكلام على هذا الحديث؛ لأن بعض الناس يتشبّث برأي ابن حزم، ويحتجُّ به على إباحة المعازف، وقد تبيَّن أن الأحاديث الواردة في النهي عنها صحيحة، وأن الأمة مهدَّدة بالعقوبات إذا ظهرت الملاهي، وارتُكِبَت المعاصي.

### ١٨ ـ كثرة شرب الخمر واستحلالها:

ظهر في هذه الأمة شرب الخمر، وتسميتها بغير اسمها، والأدهى من ذلك استحلال بعض الناس لها، وهذا من أمارات الساعة، فقد روى الإمام مسلمٌ عن أنس بن مالك رضي الله عنه؛ قال: سمعتُ رسول الله عنه؛ يقول: «من أشراط الساعة: . . . (وذكر منها) ويُشْرَبُ الخمر»(١).

ومضى ذكر بعض الأحاديث في الكلام على المعازف، وفيها أنه سيكونُ من هذه الأمة من يستحلُ شُربَ الخمر.

ومنها ما رواه الأمام أحمد وابن ماجه عن عبادة بن الصامت؛ قال:

<sup>(</sup>١) «مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث» (ص ٣٢)، طبع دار الكتب العلمية، عام (١٣٩٨هـ)، وانظر: «فتح الباري» (١٠ / ٥٢).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (١٦ / ٢٢١ ـ مع شرح النووي).

قال رسول الله ﷺ: «لتَسْتَحِلَّنَّ طائفةٌ مِن أُمَّتي الخمرَ باسم مسمُّونها إياه»(١).

فقد أُطلق على الخمر أسماء كثيرة، حتى سميت بـ (المشروبات الروحية)!! ونحو ذلك.

والأحاديث في بيان أن هذه الأمة سيفشو فيها شرب الخمر، وأن فيهم من يستحلُها ويغيِّر اسمها كثيرة.

وفسُّر ابن العربي استحلال الخمر بتفسيرين:

الأول: اعتقاد حِلِّ شُرْبها.

الثاني: أن يكون المراد بذلك الاسترسال في شُربها؛ كالاسترسال في الحلال.

وذكر أنه سمع ورأى مَن يفعل ذلك(٢)، وهو في زمننا هذا أكثر، فقد فُتِنَ بعض الناس بشربها.

وأعظم من ذلك بيعها جهاراً، وشربها علانيةً في بعض البلدان الإسلامية، وانتشار المخدرات انتشاراً عظيماً لم يسبق له مثيل؛ مما يُنْذِرُ

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (٥ / ٣١٨ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، و «سنن ابن ماجه» (٢ / ١١٢٣).

وقال ابن حجر في «الفتح» (١٠ / ٥١): «سنده جيد».

والحديث صححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ١٣ ـ ١٤) (ح ٤٩٤٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۱۰ / ۱۰).

بخطرِ عظيمٍ ، وفساد كبير، والأمر لله من قبلُ ومن بعد.

# ١٩ ـ زخرفة المساجد والتّباهي بها:

ومنها زخرفة المساجد، ونقشها، والتفاخر بها، فقد روى الإمام أحمد عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد»(١).

وفي رواية للنسائي وابن خُزيمة عنه رضي الله عنه أن النبي على قال: «من أشراط الساعة أن يتباهى الناس في المساجد»(٢).

قال البخاري: «قال أنسُ: يتباهَوْن بها، ثم لا يعمرونها إلا قليلًا، فالتباهي بها: العناية بزخرفتها. قال ابن عباس: لَتُزَخْرِفُنَّها كما زخرفت اليهود والنصاري»(٣).

وقد نهى عمر بن الخطاب رضي الله عنه عن زخرفة المساجد؛ لأن ذلك يَشْغَلُ الناس عن صلاتِهم، وقال عندما أمر بتجديد المسجد النبوي: «أكِنَّ النَّاسَ مِن المطر، وإيَّاك أن تُحَمِّر أو تُصَفِّرَ. فتفْتِنَ النَّاسَ»(٤).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۳ / ۱۳۴ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع» (٦ / ١٧٤) (ح ٧٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) «سنن النسائي» (٢ / ٣٢ ـ بشرح السيوطي).

قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع» (٥ / ٢١٣) (ح ٧٧١٥).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الصلاة، باب بنيان المسجد، (١ / ٣٩ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) انظر: وصحيح البخاري» (١ / ٥٣٩ ـ مع الفتح).

ورحم الله عمر؛ فإن الناس لم يأخذوا بوصيته، ولم يقتصروا على التحمير والتصفير، بل تعدّوا ذلك إلى نقش المساجل كما يُنْقَشُ الثوب، وتباهى الملوك والخلفاء في بناء المساجد، وتزويقها، حتى أتوا في ذلك بالعجب، ولا زالت هذه المساجد قائمة حتى الآن؛ كما في الشام ومصر وبلاد المغرب والأندلس وغيرها، وحتى الآن لا يزال المسلمون يتباهَوْن في زخرفة المساجد.

ولا شكَّ أن زخرفة المساجد علامة على التَّرف والتبذير، وعمارتها إنما تكون بالطاعة والذكر فيها، ويكفي الناس ما يُكِنَّهُم مِن الحرِّ والقرِّ والمر.

وقد جاء الوعيد بالدَّمار إذا زُخْرِفَتِ المساجد، وحُلِّيتِ المصاحف، فقد روى الحكيم الترمذي عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: «إذا زوَّقْتُم مساجدكم، وحلَّيتُم مصاحفَكُم؛ فالدَّمار عليكم»(١).

<sup>(</sup>۱) «صحيح الجامع الصغير» (۱ / ۲۲۰) (ح ۹۹۰)، وقال الألباني: «إسناده حسن».

وذكر في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٣ / ٣٣٧) (ح ١٣٥١) أنه رواه الحكيم الترمذي في كتاب «الأكياس والمغترين» (ص ٧٨ ـ مخطوطة الظاهرية) عن أبي الدرداء مرفوعاً.

والحديث رواه ابن المبارك بتقديم وتأخير في كتاب والزهد، (ص ٧٧٥) (ح ٧٩٧) بتحقيق حبيب الرحمن الأعظمي.

وذكر الألباني إسناد ابن المبارك في «السلسلة»، وقال: «هذا إسناد رجاله ثقات رجال مسلم، ولكن لا أدري إذا كان بكر بن سوادة (رواية عن أبي الدرداء) سمع من أبي الدرداء أم لا؟».

قال المُناوي(١): «فزخرفة المساجد وتحلية المصاحف منهي عنها؛ لأن ذلك يشغَلُ القلب، ويلهي عن الخشوع والتدبُّر والحضور مع الله تعالى، والذي عليه الشافعيَّة أن تزويق المسجد \_ ولو الكعبة \_ بذهب أو فضَّة: حرامٌ مطلقاً، وبغيرهما مكروهٌ (٢).

## ٢٠ ـ التَّطاول في البُنيان :

هذا من العلامات التي ظهرت قريباً من عصر النبوّة، وانتشرت بعد ذلك، حتى تباهى الناس في العمران، وزخرفة البيوت، وذلك أن الدنيا بُسِطَت على المسلمين، وكُثْرَت الأموال في أيديهم بعد الفتوحات، وامتد بهم الزمان حتى ركن كثير منهم إلى الدُّنيا، ودب إليهم داء الأمم قبلهم، وهو التَّنافس في جمع الأموال وصرفها في غير ما ينبغي أن تُصْرَف فيه شرعاً، حتى إن أهل البادية وأشباههم من أهل الحاجة والفقر بُسِطَت لهم الدُّنيا؛ كغيرهم من الناس، وأخذوا في بناء الأبنية ذوات الطّوابق المتعدِّدة، وتنافسوا في ذلك.

وكل هذا قد وقع كما أحبر الصادق المصدوق ﷺ، ففي

وذكره البغوي في «شرح السنة» (٢ / ٣٥٠)، ونسبه لأبي الدرداء.

وقد عزاه السيوطي في «الجامع الصغير» (ص ٢٧) إلى الحكيم عن أبي الدرداء، ورمز له بالضعف، وكذلك المناوي ضعَفه في «فيض القدير» (١ / ٣٦٧) (ح ٦٥٨).

<sup>(</sup>١) هو زين الدين محمد بن عبدالرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي المناوي، له ثمانون مصنّفاً، غالبها في الحديث والتراجم والسير، توفي بالقاهرة سنة (١٠٣١هـ) رحمه الله.

انظر: «الأعلام» (٦ / ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) «فيض القدير» (١ / ٣٦٧).

«الصحيحين» عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَيَيْة قال لجبريل عندما سأله عن وقت قيام الساعة: «ولكن سأحدِّثُكَ عن أشراطها. . . (فذكر منها:) وإذا تطاول رعاءُ البهائم(١) في البُنيان؛ فذاك من أشراطها»(١).

وفي رواية لمسلم: «وأن ترى الحُفاة العُراة العالة رِعاء الشاءِ يتطاولون في البُنيان»(٣).

وجاء في رواية للإمام أحمد عن ابن عباس؛ قال: يا رسول الله! ومَن أصحاب الشاء والحفاة الجياع العالة؟ قال: «العرب»(1).

وروى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال:

<sup>(</sup>١) (البّهم)؛ بفتح الباء وإسكان الهاء: جمع بهمة، وهي صغار الضأن والمعز، الذكر والأنثى، وقيل: أولاد الضأن خاصة.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (١ / ١٦٨)، و «شرح النووي لمسلم» (١ / ١٦٣).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي على عن الإيمان والإسلام والإحسان وعلم الساعة، (١ / ١١٤ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (١ / ١٦١ ـ ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (١ / ١٥٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٤ / ٣٣٢ ـ ٣٣٢) (ح ٢٩٢٦)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار بنحوه... وفي إسناد أحمد شهر بن حوشب». «مجمع الزوائد» (۱ / ۳۸ ـ ۳۹).

وقال الألباني: «هذا إسناد لا بأس به في الشواهد». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٣ / ٣٣٢) (ح ١٣٤٥).

«لا تقوم الساعة . . . حتى يتطاول الناس في البنيان»(١).

قال الحافظ ابن حجر: «ومعنى التطاول في البنيان أن كلاً مِمَّن كان يبني بيتاً يُريد أن يكون ارتفاعه أعلى من ارتفاع الآخر، ويحتمل أن يكون المراد المباهاة به في الزينة والزَّخرفة، أو أعمُّ من ذلك، وقد وُجِدَ الكثير من ذلك، وهو في ازدياد»(٢).

وقد ظهر هذا جليًا في هذا العصر، فتطاول الناس في البنيان، وتفاخروا في طولها وعرضها وزخرفتها، بل وصل بهم الأمر إلى أن بَنوا ما يشبه ناطحات السحاب المشهورة في (أمريكا) وغيرها من بلدان العالم.

# ٢١ ـ ولادة الأمةِ لربِّتِها(٣):

جاء في حديث جبريل الطويل قول ه للنبي على : «وسأخبرك عن أشراطها: إذا ولدت الأمة ربَّنها»(٤).

متَّفق عليه.

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاري»، كتاب الفتن، باب (بدون)، (۱۳ / ۸۱ – ۸۲ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱۳ / ۸۸).

<sup>(</sup>٣) «ربتها»، وفي رواية: «ربها». قال ابن الأثير: «الرب يطلق في اللغة على المالك، والسيد، والمدبر، والمربي، والقيم، والمنعم، ولا يطلق غير مضاف إلا على الله تعالى، وإذا أطلق على غيره؛ أضيف، فيقال: رب كذا». «النهاية» (٢ / ١٧٩).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري»، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل، (١ / ١١٤ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (١ / ١٥٨ ـ مع شرح النووي).

وفي رواية لمسلم: «إذا ولدتِ الأمة ربَّها»(١).

وقد اختلف العلماء في معنى هذه العلامة على عدة أقوال، ذكر الحافظ ابن حجر منها أربعة أقوال:

الشرك، وسبي ذراريهم، فإذا ملك الرجل الجارية، واستولدها؛ كان الولد منها بمنزلة ربّها؛ لأنه ولد سيدها»(٢).

وذكر النووي أن هذا القول قول الأكثرين من العلماء (٣).

قال ابن حجر: «لكن في كونه المراد نظر(1)؛ لأن استيلاد الإماء كان موجوداً حين المقالة، والاستيلاء على بلاد الشرك وسبي ذراريهم واتّخاذهم سراري وقع أكثره في صدر الإسلام، وسياق الكلام يقتضي الإشارة إلى وقوع ما لم يقع مما سيقع قرب قيام الساعة»(٥).

٢ ـ أن تبيع السادة أمَّهات أولادهم، ويكثر ذلك، فيتداول الملاك
 المستولَدة حتى يشتريها أولادها ولا يشعر بذلك.

٣ ـ أن تلد الأمة حرّاً من غير سيّدها بوطء شبهة، أو رقيقاً بنكاح أو

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، الكتاب والباب السابقان، (١ / ١٦٣ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) «معالم السنن على مختصر سنن أبي داود» (۷ / ۲۷)، وهذا النص في «فتح الباري» (۱ / ۲۲۷).

<sup>(</sup>٣) «شرح النووي لمسلم» (١ / ١٥٨).

<sup>(</sup>٤) واستبعد هذا القول أيضاً الحافظ ابن كثير.

انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٧٧ ـ ١٧٨).

<sup>(</sup>٥) «فتح الباري» (١ / ١٢٢).

زنا، ثم تباع الأمة في الصورتين بيعاً صحيحاً، وتدور في الأيدي، حتى يشتريها ابنها أو ابنتها، وهذا من نمط القول الذي قبله.

٤ - أن يكثر العقوق في الأولاد، فيعامل الولد أمه معاملة السيد أمّته؛
 من الإهانة بالسب، والضرب، والاستخدام، فأطلق عليه ربها مجازاً، أو
 المراد بالرب: المربّي حقيقة.

ثم قال ابن حجر: «وهذا أوجه الأوجه عندي؛ لعمومه، ولأن المقام يدل على أن المراد حالة تكون مع كونها تدلُّ على فساد الأحوال مستغرَبة، ومحصًّلهُ الإشارة إلى أن الساعة يقرب قيامها عند انعكاس الأمور، بحيث يصير المربى مربياً، والسافل عالياً، وهو مناسب لقوله في العلامة الأخرى: أن تصير الحفاة ملوك الأرض»(١).

• ـ وهناك قولٌ خامسٌ للحافظ ابن كثير رحمه الله، وهو: «أن الإماء تكون في آخر الزمان هنَّ المشار إليهنَّ بالحشمة، فتكون الأمة تحت الرجل الكبير دون غيرها من الحرائر، ولهذا قرن ذلك بقوله: «وأن ترى الحفاة العراة العالة يتطاولون في البنيان»(٢).

# ٢٢ ـ كَثرةُ القَتْل:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لا تقوم الساعة حتى يكثر الهَرْجُ». قالوا: وما الهَرْجُ يا رسول الله؟ قال: «القتل، القتلُ».

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱ / ۱۲۲ ـ ۱۲۳) باختصار.

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٧٧)، تحقيق د. طه زيني.

رواه مسلمٌ(١).

وفي رواية للبخاري عن عبد الله بن مسعود: «بين يدي الساعة أيَّامُ الهَرْج ِ ؛ يَزول فيها العلم، ويظهر فيها الجَهْل». قال أبو موسى: والهرج: القتل ؛ بلسان الحبشة(٢).

وعن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي يَنْ قال: «إن بين يدي الساعة الهَرْجُ». قالوا: وما الهرج؟ قال: «القتل». قالوا: أكثر مما نقتل؛ إنا نقتل في العام الواحد أكثر من سبعين ألفاً. قال: «إنه ليس بقتلكم المشركين، ولكن قتل بعضكم بعضاً». قالوا: ومعنا عقولُنا يومئذ. قال: إنه لينزع عقول أكثر أهل ذلك الزمان، ويخلف له هباء من الناس؛ يحسب أكثرهم أنه على شيء، وليسوا على شيء»(").

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «والذي نفسي بيده؛ لا تذهب الدُّنيا حتى يأتي على الناس يوم لا يَدْري القاتلُ فيمَ قَتَلَ، ولا المقتولُ فيم قُتِلَ؟». فقيل: كيف يكون ذلك؟ قال: «الهَرْجُ،

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، (١٣ / ١٤ \_مع الفتح).

 <sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٤ / ٤١٤ ـ بهامشه منتخب كنزل العمال)، و «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب التثبت في الفتنة، (٢ / ١٣٠٩) (ح ٣٩٥٩)، و «شرح السنة»، باب أشراط الساعة، (١٥ / ٢٨ ـ ٢٩) (ح ٤٣٣٤).

والحديث صحيح.

انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢ / ١٩٣) (ح ٢٠٤٣).

القاتل والمقتول في النار»(١).

وما أخبر به على هذه الأحاديث قد وقع بعض منه، فحدث القتال بين المسلمين في عهد الصحابة رضي الله عنهم بعد مقتل عثمان رضي الله عنه، ثم صارت الحروب تكثر في بعض الأماكن دون بعض، وفي بعض الأزمان دون بعض، ودون أن تعرف أسباب أكثر تلك الحروب.

وإنَّ ما حصل في القرون الأخيرة من الحروب المدمِّرة بين الأمم، والتي ذهب ضحيَّتها الألوف، وانتشرت الفتن بين الناس بسبب ذلك، حتى صار الواحد يقتل الآخر، ولا يعرف الباعث له على ذلك.

وكذلك؛ فإن انتشار الأسلحة الفتّاكة التي تدمِّر الشعوب والأمم له دورٌ كبيرٌ في كثرة القتل، حتى صار الإنسان لا قيمة له؛ يُذْبَحُ كما تُذْبَحُ الشاة، وذلك بسبب الانحلال، وطيش العقول، فعند وقوع الفتن يقتل القاتل، ولا يدري لماذا قُتِل، وفيم قُتِل، بل إننا نرى بعض الناس يقتل غيره لأسباب تافهة، وذلك عند اضطراب الناس، ويصدق على ذلك قوله عِيْنَة: «إنه لينزع عقول أكثر أهل ذلك الزمان»، نسأل الله العافية، ونعوذ به من الفتن؛ ما ظهر منها وما بطن.

وقد جاء أن هذه الأمة أمة مرحومة ، ليس عليها عذاب في الآخرة ، وأن الله تعالى جعل عذابها في الدُّنيا الفتن والزلازل والقتل ، ففي الحديث عن صدقة بن المثنَّى: حدثنا رباح بن الحارث عن أبي بُردة ؛ قال: بينا أنا

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۳۰ ـ مع شرح النووي).

واقفٌ في السوق في إمارة زياد إذ ضربتُ بإحدى يدي على الأخرى تعجّباً، فقال رجل من الأنصار قد كانت لوالده صحبة مع رسول الله على : مما تعجبُ يا أبا بُردة؟ قلتُ : أعجب من قوم دينُهم واحدٌ، ونبيّهم واحدٌ، ونبيّهم واحدٌ، وغزوهم واحدٌ؛ يستحلُّ بعضُهم قتل بعض. قال : فلا تعجب! فإني سمعتُ والدي أخبرني أنه سمع رسول الله عشول : «إن أمّتي أمة مرحومة، ليس عليها في الآخرة حساب ولا عذاب، إنما عذابها في القتل والزلازل والفتن»(١).

وفي رواية عن أبي موسى: «إنَّ أُمَّتي أمة مرحومة، ليس عليها في الآخرة عذاب، إنما عذابُها في الدُّنيا: القتل، والبلابل، والزلازل»(٢).

# ٢٣ \_ تقارُب الزَّمان:

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله علي الله تقوم «لا تقوم الساعة حتى . . . يتقارب الزمان «(٣).

وعنه رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ «لا تقومُ الساعة حتى يتقاربُ الزمان، فتكون السنة كالشهر، ويكون الشهر كالجمعة، وتكون

<sup>(</sup>١) «مستدرك الحاكم» (٤ / ٢٥٢ ـ ٢٥٤)، وقال: «صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

والحديث صحيح. انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢ / ٦٨٤ - ٦٨٦).

<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» (٤ / ١٠٠ ـ بهامشه منتخب الكنز).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢ / ١٠٤) (ح ١٧٣٤)، و «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢ / ٦٨٤) (ح ٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، (١٣ / ٨١ ـ ٨٢ ـ مع الفتح).

الجمعة كاليوم، ويكون اليوم كالساعة، وتكون الساعة كاحتراق السَّعَفة»(١).

وللعلماء أقوالٌ في المراد بتقارب الزمان ؛ منها:

١ ـ أن المراد بذلك قلة البركة في الزمان ١٠٠٠.

قال ابن حجر: «قد وُجِدَ في زماننا هذا، فإننا نجد من سرعة مرِّ الأيَّام ما لم نكن نجده في العصر الذي قبل عصرنا هذا»(٣).

٢ ـ أن المراد بذلك هو ما يكون في زمان المهدي وعيسى عليه السلام؛ من استلذاذ الناس للعيش، وتوفّر الأمن، وغلبة العدل، وذلك أن الناس يستقصرون أيام الرخاء وإن طالت، وتطول عليهم مدّة الشدّة وإن قُصُرَت(٤).

(١) «مسند أحمد» (٢ / ٥٣٧ \_ ٥٣٨ \_ بهامشه منتخب الكنز)، ورواه الترمذي عن أنس. انظر: «جامع الترمذي»، أبواب الزهد، باب ما جاء في تقارب الزمن وقصر الأمل،

(٦ / ٦٢٤ - ٦٢٥ - مع تحفة الأحوذي).

قال ابن كثير: «إسناده على شرط مسلم». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٨١)، تحقيق د. طه زيني.

قال الهيثمي: درجاله رجال الصحيح، دمجمع الزوائد، (٧ / ٢٣١).

وقال الألباني: وصحيح». انظر: وصحيح الجامع الصغير، (٦ / ١٧٥) (ح ٧٢٩٩).

(۲) انظر: «معالم السنن» (٦ / ١٤١ - ١٤٢ - بهامش مختصر سنن أبي داود
 للمنذري)، و «جامع الأصول» لابن الأثير (١٠ / ٤٠٩)، و «فتح الباري» (١٣ / ١٦).

(٣) دفتح الباري، (١٣ / ١٦).

(٤) انظر: «فتح الباري» (١٣ / ١٦).

٣ ـ أن المراد تقارُب أحوال أهله في قلة الدين، حتى لا يكون منهم من يأمر بمعروفٍ، وينهى عن منكرٍ؛ لغلبة الفسق، وظهور أهله، وذلك عند ترك طلب العلم خاصة، والرضى بالجهل، وذلك لأن الناس لا يتساوون في العلم، فدرجات العلم تتفاوت؛ كما قال تعالى: ﴿وَفَوْقَ كُلِّ فِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾(١) [يوسف: ٧٦]، وإنما يتساوون إذا كانوا جُهّالاً.

٤ ـ أن المراد تقارب أهل الزمان بسبب توفر وسائل الاتصالات والمراكب الأرضية والجوية السريعة التي قَرَّبَ البعيد(٢).

ان المراد بذلك هو قصر الزمان، وسرعتُه سرعة حقيقية، وذلك في آخر الزمان.

وهذا لم يقع إلى الآن، ويؤيد ذلك ما جاء أن أيام الدجال تطول حتى يكون اليوم كالسنة، وكالشهر، وكالجمعة في الطول، فكما أن الأيام تطول؛ فإنها تَقْصُر (٣)، وذلك لاختلال نظام العالم، وقُرب زوال الدُنيا.

قال ابن أبي جمرة(٤): «يحتمل أن يكون المراد بتقارب الزمان:

<sup>(</sup>١) انظر: «مختصر سنن أبي داود» للمنذري (٦ / ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إتحاف الجماعة» (١ / ٤٩٧)، و «العقائد الإسلامية» (ص ٧٤٧) لسيد سابق.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «مختصر سنن أبي داود» (٦ / ١٤٢)، و «جامع الأصول» (١٠ / ٢٠٩)، تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٤) هو العلامة أبو محمد عبد الله بن سعد بن سعيد بن أبي جمرة الأزدي الأندلسي المالكي، كان عالماً بالحديث، وله عدة مصنفات؛ منها: «جمع النهاية» اختصر به «صحيح البخاري»، وله «المرائي الحسان» في الحديث والرؤيا.

قصره؛ على ما وقع في حديث: «لا تقوم الساعة حتى تكون السنة كالشهر»، وعلى هذا؛ فالقصر يحتمل أن يكون حسياً ويحتمل أن يكون معنوياً:

أما الحسي؛ فلم يظهر بعد، ولعله من الأمور التي تكون قُرب قيام الساعة.

وأما المعنوي؛ فله مدة منذ ظهر؛ يعرف ذلك أهل العلم الديني ومَن له فطنة من أهل السبب الدُّنيوي؛ فإنهم يجدون أنفسهم لا يقدر أحدهم أن يبلغ من العمل قدر ما كانوا يعملونه قبل ذلك، ويشكون ذلك، ولا يدرون العلَّة فيه، ولعل ذلك بسبب ما وقع من ضعف الإيمان؛ لظهور الأمور المخالفة للشرع من عدة أوجه، وأشدُّ ذلك الأقوات، ففيها من الحرام المحض ومن الشبه ما لا يخفى، حتى إن كثيراً من الناس لا يتوقَّف في شيء، ومهما قدر على تحصيل شيء؛ هجم عليه ولا يبالي.

والواقع أن البركة في الزمان وفي الرزق وفي النبت إنما تكون من طريق قوة الإيمان، واتباع الأمر، واجتناب النهي، والشاهد لذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ والأرْض ﴾ [الأعراف: ٩٦]»(١).

<sup>=</sup> قال فيه ابن كثير: «الإمام، العالم، الناسك. . . كان قوالًا بالحق، أماراً بالمعروف، ونهاء عن المنكر، اهـ.

توفي بمصر سنة (٦٩٥هـ) رحمه الله.

انظر ترجمته في: «البداية والنهاية» (١٣ / ٣٤٦)، و «الأعلام» (٤ / ٨٩).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۱۷).

#### ٢٤ \_ تقارُب الأسواق:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تظهَرَ الفتنُ، ويكثُرَ الكذب، وتتقارب الأسواق»(١).

قال الشيخ حمود التويجري(٢): «وأما تقارب الأسواق؛ فقد جاء تفسيره في حديث ضعيف بأنه كسادُها، وقلَّة أرباحها، والظاهر ـ والله أعلم ـ أن ذلك إشارة إلى ما وقع في زماننا من تقارُب أهل الأرض؛ بسبب المراكب الجوية والأرضية والآلات الكهربائية التي تنقل الأصوات؛ كالإذاعات والتلفونات الهوائية التي صارت أسواق الأرض متقاربة بسببها، فلا يكون تغيير في الأسعار في قطر من الأقطار إلا ويعلم به التجار ـ أو غالبهم ـ في جميع أرجاء الأرض، فيزيدون في السعر إن زاد، وينقصون إن نقص، ويذهب التاجر في السيارات إلى أسواق المدائن التي تبعد عنه مسيرة أيام، فيقضي حاجته منها، ثم يرجع في يوم أو بعض يوم، ويذهب في الطائرات إلى أسواق المدائن التي تبعد عنه مسيرة شهر فأكثر، فيقضي حاجته منها، ويرجع في يوم أو بعض يوم، ويذهب في الطائرات إلى أسواق المدائن التي تبعد عنه مسيرة شهر فأكثر، فيقضي حاجته منها، ويرجع في يوم أو بعض يوم.

<sup>(</sup>١) «مسند أحمد» (٢ / ١٩٥ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح؛ غير سعيد بن سمعان، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) هو العلامة الشيخ حمود بن عبدالله التويجري النجدي، من العلماء المعاصرين، ومقامه الأن في مدينة الرياض، وله عدة مصنفات؛ منها: «إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»، يقع في مجلّدين، وله رسائل صغيرة وردود؛ مثل: «الصارم المشهور على أهل التبرج والسفور»، و «التنبيهات على رسالة الألباني في الصلاة»، و «فصل الخطاب في الرد على أبي تراب»، وغيرها.

فقد تقاربت الأسواق من ثلاثة أوجه:

الأول: سرعة العلم بما يكون فيها من زيادة السعر ونقصانه.

الثاني: سرعة السير من سوق إلى سوق، ولو كانت مسافة الطريق بعيدة جداً.

الثالث: مقارَبة بعضها بعضاً في الأسعار، واقتداء بعض أهلها ببعض في الزيادة والنقصان، والله أعلم»(١).

## ٢٥ ـ ظهور الشرك في هذه الأمة:

هٰذا من العلامات التي ظهرت، وهي في ازدياد، فقد وقع الشرك في هٰذه الأمة، ولحقت قبائل منها بالمشركين، وعبدوا الأوثان، وبنوا المشاهد على القبور، وعبدوها من دون الله، وقصدوها للتبرُّك والتَّقبيل والتعظيم، وقدَّموا لها النُّذور، وأقاموا لها الأعياد، وكثيرٌ منها بمنزلة اللات والعزَّى ومناة أو أعظم شركاً.

روى أبو داود والترمذي عن ثوبان رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا وُضِعَ السيف في أُمَّتي؛ لم يُرْفَع عنها إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى تلحق قبائل من أُمَّتي بالمشركين، وحتى تعبد قبائل من أمتى الأوثان»(١).

<sup>(</sup>١) «إتحاف الجماعة» (١ / ٤٩٨ - ٤٩٩).

 <sup>(</sup>۲) «سنن أبي داود» (۱۱ / ۳۲۲ ـ ۳۲۴ ـ مع عون المعبود)، و «جامع الترمذي»
 (٦ / ٤٦٦). وقال الترمذي: «هذا حديث صحيح».

وصححه الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ١٧٤) (ح ٧٢٩٥).

وروى الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه تقال: قال رسول الله عنه تقوم الساعة حتى تضطرِبَ ألياتُ(١) نساء دَوْس حول ذي الخَلَصة»(١).

\_\_\_\_\_

(١) (أليات): جمع الألية، والمراد بها هي هنا أعجازهن؛ أي أن أعجازهن تضطرب في أطرافهن كما كن يفعلن في الجاهلية.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٦٤).

(٢) (الخَلَصة)؛ بفتح الخاء المعجمة واللام بعدها مهملة، وهذا هو الأشهر في ضبطها، والخلصة نبات له حب أحمر؛ كخرز العقيق.

و (ذو الخلصة): اسم للبيت الذي كان فيه الصنم. وقيل: اسم البيت: الخلصة، واسم الصنم: ذو الخلصة.

و (ذو الخلصة): اسم لصنمين كل منهما يدعى ذا الخلصة، أحدهما لدوس، والثاني لخثعم وغيرهم من العرب.

فأما صنم دوس؛ فهو المراد في هذا الحديث، ولا يزال مكان هذا الصنم معروفاً إلى الأن في بلاد زهران (جنوب الطائف)، في مكان يقال له: (ثروق) من بلاد دوس، ويقع ذو الخلصة قريباً من قرية تسمى (رمس) بفتح الراء والميم، وكان ذو الخلصة يقع فوق تل صخري مرتفع يحده من الشرق شعب ذي الخلصة ومن الغرب تهامة، ولا يزال على هذا التل بعض الصخور الكبيرة المستعملة في البناء، وهي تدل على أنه كان يوجد في ذلك المكان بناء قوي.

انظر: «فتح الباري» (٨ / ٧١)، و «كتاب في سراة غامد وزهران» (٣٣٦ ـ ٣٤٠) لحمد الجاسر.

وأما صنم خثعم؛ فيسمى أيضاً ذا الخلصة، وهو بيت بنته قبيلتان من العرب هما: خثعم وبجيلة يضاهئون به الكعبة، وقد أرسل النبي على جرير بن عبدالله البجلي في مئة وخمسين فارساً، فهدموه، وأحرقوه.

وقصة هدمه رواها الإمام البخاري في «صحيحه» (٨ / ٧٠ ـ ٧١ ـ مع الفتح)، في =

و (ذو الخلصة): طاغية دُوس التي كانوا يعبدون في الجاهليَّة(١).

وقد وقع ما أخبر به النبي على هذا الحديث؛ فإن قبيلة دوس وما حولها من العرب قد افتتنوا بذي الخَلَصة عندما عاد الجهل إلى تلك البلاد، فأعادوا سيرتها الأولى، وعبدوها من دون الله، حتى قام الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله بالدعوة إلى التوحيد، وجدَّد ما اندرس من الدين، وعاد الإسلام إلى جزيرة العرب، فقام الإمام عبدالعزيز بن محمد بن سعود رحمه الله، وبعث جماعة من الدَّعاة إلى ذي الخَلَصة، فخربوها، وهدَّموا بعض بنائها، ولما انتهى حكم آل سعود على الحجاز في تلك الفترة، عاد الجهال إلى عبادتها مرة أخرى، ثم لما استولى الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود رحمه الله على الحجاز؛ أمر عامله عليها، فأرسل جماعة من جيشه، فهدموها، وأزالوا أثرها، ولله الحمد والمنة (۱).

ولا يزال هناك صورٌ من الشرك في بعض البلدان، وصدق الرسول علية

= كتاب المغازى، باب غزوة ذي الخلصة.

وصنم خثعم يقع في تبالة بين مكة واليمن على مسيرة سبع ليال من مكة ، وقد بنى في مكانه مسجد جامع لبلدة يقال لها العبلات من أرض خثعم .

انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٨٠)، و «كتاب في سراة غامد وزهران» (ص ٣٤٣ ـ). ٣٤٤)، منشورات دار اليمامة، الرياض، عام (١٣٩١هـ).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب تغير الزمان حتى تعبد الأوثان، (۱۳ / ۲۲ مع الفتح) (ح ۷۱۱۲)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۲ مع النووي).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «إتحاف الجماعة» (۱ / ۲۲۰ - ۳۳۰)، و «سراة غامد وزهران» (ص
 ۳٤٧ - ۳٤٧).

إذ يقول: «لا يذهبُ الليلُ والنهار حثى تُعْبَدَ اللاتُ والعُزَى». فقالت عائشة: يا رسول الله! إن كنتُ لأظنُ حين أنزلَ الله: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَى وِدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ ﴾ (١) أن ذلك تامّاً، قال: «إنه سيكون من ذلك ما شاء الله، ثم يبعث الله ريحاً طيبة، فتُوفي كلَّ مَن في قلبه مثقال حبة خردل من إيمانٍ، فيبقى مَن لا خير فيه، فيرجعون إلى دين آبائهم »(١).

ومظاهر الشركِ كثيرة ، فليست محصورة في عبادة الأحجار والأشجار والقبور ، بل تتعدَّى ذلك إلى اتّخاذ الطواغيت أنداداً مع الله تعالى ، يشرّعون للناس من عند أنفسهم ، ويلزمون الناس بالتحاكم إلى شريعتهم ، وترك شريعة الله ، فينصبون أنفسهم آلهة مع الله تعالى وتقدَّسَ ؛ كما قال تعالى : ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ ورُهْبانَهُمْ أَرْباباً مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٣١] ؛ أي : جعلوا علماءهم وعبادهم آلهة يشرعون لهم ؛ فإنهم اتبعوهم فيما حلّلوا وحرّموا(٢) .

وإذا كان هذا في التَحليل والتَّحريم؛ فكيف بمن نبذوا الإسلام وراءهم ظِهْريّاً، واعتنقوا المذاهب الإلحادية؛ من علمانية، وشيوعية، واشتراكية، وقوميَّة، ثم يزعمون أنهم مسلمون.

00000

<sup>(</sup>١) الصف: ٩.

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم بشرح النووي»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٣٢ / ١٨ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير ابن كثير» (٤ / ٧٧).

## ٢٦ ـ ظهور الفحش (١) وقطيعة الرحم وسوء الجوار:

روى الإمام أحمد والحاكم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تقومُ الساعة حتى يظهَرَ الفحشُ، والتفاحُشُ، وقطيعةُ الرحم، وسوء المُجاوَرة»(٢).

وروى الطبرانيُّ في «الأوسط» عن أنس؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «من أشراط الساعة الفحشُ والتفحُش وقطيعة الرحم»(٣).

وللإمام أحمد عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: «إن بين يدي الساعة. . . قطع الأرحام» (١٠).

وقد وقع ما أخبر به النبي ﷺ، فانتشر الفحش بين كثير من الناس؛ غير مبالين بالتحدُّث بما يرتكبون من معاصي، وما يترتَّب عليه من عقاب

(١) (الفحش): قال ابن الأثير: «هـو كل ما يشتد قبحه من الذنوب والمعاصي، وكثيراً ما ترد الفاحشة بمعنى الزنا، وكل خصلة قبيحة فهي فاحشة في الأقوال والأفعال». «النهاية» (٣ / ٤١٥).

(۲) «مسند أحمد» (۱۰ / ۲۹ - ۳۱ - شرح أحمد شاكر)، وقال: «إسناده صحيح»، وذكر رواية الحاكم، وأطال الكلام عليها.

وانظر: «مستدرك الحاكم» (1 / ٧٥ ـ ٧٦)، وقد رواه بثلاثة أسانيد، وقال: «هذا حديث صحيح، فقد اتفق الشيخان على الاحتجاج بجميع رواته؛ غير أبي سبرة الهذلي، وهو تابعي كبير مبين، ذكره في المسانيد والتواريخ غير مطعون فيه»، وذكر له شاهداً، ووافقه الذهبي على تصحيحه.

(٣) «مجمع الزوائد» (٧ / ٢٨٤)، وقال الهيثمي: «رجاله ثقات»، وفي بعضهم خلاف، والأحاديث المذكورة تشهد له.

(٤) «مسند أحمد» (٥ / ٣٣٣ ـ شرح أحمد شاكر)، وقال: «إسناده صحيح».

شديد، وقطعت الأرحام، فالقريب لا يصل قريبه، بل حصل بينهم التقاطع والتّدابر، فتمر الشهور والسنون وهم في بلد واحد، فلا يتزاورون، ولا يتواصلون، وهذا لا شكّ أنه من ضعف الإيمان، فإن الرسول على حتّ على صلة الرحم، وحذّر من قطيعتها.

وقال: «إن الله خَلَقَ الخلق، حتى إذا فرغ منهم؛ قامت الرحم، فقالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة؟ قال: نعم؛ أما ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك؟ قالت: بلى. قال: فذاك لك».

ثم قال رسول الله ﷺ: «اقرؤوا إن شئتُم: ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ اللهُ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأرْضِ وتُقَطِّعوا أَرْحامَكُمْ . أُولئكَ الَّذينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَّهُمْ وأَعْمَى أَبْصارَهُم . أَفلا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها﴾(١) وأحمد: ٢٢ - ٢٤]».

وقال عليه الصلاة والسلام: «لا يدخُلُ الجنة قاطع رحم»(١).

وأما سوء الجوار؛ فحدِّث عنه ولا حرج، فكم من جارٍ لا يعرف جاره، ولا يتفقَّد أحواله؛ ليمدَّ يد العون إليه إن احتاج! بل ولا يَكُفُ شرَّه عنه.

وقد نهى النبي على عن أذى الجار، فقال: «مَن كان يؤمن بالله واليوم الأخر؛ فلا يؤذى جاره»(٣).

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والآداب، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، (١٦ / ١٦٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) وصحيح مسلم، (١٦ / ١١٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف، (٣ / ٢٠ ـ مع شرح النووي).

وأمر بالإحسان إلى الجار، فقال: «مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فليُحْسِن إلى جاره» فليُحْسِن إلى جاره الله المناه

وقال عليه الصلاة والسلام: «ما زال جبريلُ يوصيني بالجار حتى ظننتُ أنه سيورِّته»(٢).

### ٢٧ \_ تشبُّب المشيخة:

عن ابن عباس رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله على: «يكون قومٌ يخضِبون في آخر الزمان بالسواد؛ كحواصل الحمام، لا يريحون رائحة الجنة»(٣).

(١) الحاشية السابقة نفسها.

(٢) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والآداب، باب: الوصية بالجار والإحسان إليه، (١٦ / ١٧٦ ـ مع شرح النووي).

(٣) «مسند الإمام أحمد» (٤ / ١٥٦) (ح ٢٤٧)، تحقيق وشرح أحمد شاكر، وقال: «صحيح».

و وسنن أبي داود»، كتاب الترجل، باب ما جاء في خضاب السواد، (١١ / ٢٦٦ ـ مع عون المعبود).

قال ابن حجر: «إسناده قوي، إلا أنه اختلف في رفعه ووقفه، وعلى تقدير ترجيح وقفه؛ فمثله لا يقال بالرأي، فحكمه الرفع». «فتح الباري» (٦ / ٤٩٩).

وقال الألباني: «أخرجه أبو داود، والنسائي، وأحمد، والضياء في «المختارة»، وغيرهم مما لا مجال لذكرهم. . . بإسناد صحيح على شرط الشيخين».

انظر: «غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام»، (ص ٨٤)، ط. المكتب الإسلامي، ط. الأولى، (١٤٠٠هـ).

وهذا الحديث أورده ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣ / ٥٥)، وذكر أن المتُّهم =

ما جاء في هذا الحديث واقعٌ في هذا الزمن؛ فإنه انتشر بين الرجال صبغٌ لحاهم ورؤوسهم بالسواد.

والذي يظهر لي - والله أعلم - أن قوله على: «كحواصل الحمام» تشبيه لحال بعض المسلمين في هذا العصر، فتجدهم يصنعون بلحاهم كهيئة حواصل الحمام، يحلقون عوارضهم، ويدعون ما على أذقانهم من الشعر، ثم يصبغونه بالسواد، فيغدو كحواصل الحمام.

قال ابن الجوزي(١): «يحتمل أن يكون المعنى لا يريحون رائحة الجنة؛ لفعل يصدر منهم، أو اعتقاد، لا لعلَّة الخضاب، ويكون الخضاب سيماهم؛ كما قال في الخوارج سيماهم التحليق، وإن كان

= فيه عبد الكريم بن أبي المخارق، وهو متروك.

ورد عليه ابن حجر، فقال: «أخطأ في ذلك؛ فإن الحديث من رواية عبدالكريم الجزري الثقة المخرِّج له في (الصحيح)».

ثم ذكر من أخرج الحديث. انظر: «القول المسدِّد» (ص ٤٨ ـ ٤٩) لابن حجر.

وقد تبع ابن الجوزي في ذلك العلامةُ الشوكاني، فقال في كتاب «الفوائد المجموعة»: «قال القزويني: موضوع». «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص ١٠٥) (ح ١٤٢٠) بتحقيق عبدالرحمن بن يحيى المعلمي، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ، بيروت.

(١) هو العلامة أبو الفرج عبد الرحمن بن علي الجوزي القرشي البغدادي الحنبلي، صاحب المصنفات الكبار، التي تبلغ نحو ثلاث مئة مصنف في الحديث والوعظ والتفسير والتاريخ وغيرها، توفى رحمه الله سنة (٥٩٧هـ).

انظر: «البداية والنهاية» (١٣ / ٢٨ - ٣٠)، ومقدمة كتابه «الموضوعات» (١ / ٢١ ـ ٢٦) لعبدالرحمن محمد عثمان، الناشر محمد عبدالمحسن، ط. الأولى، (١٣٨٦هـ).

تحليق الشعر ليس بحرام»(١).

قلت: قد نهى النبي على عن صبغ شعر الرأس واللحية بالسواد، ففي «الصحيح» عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه؛ قال: أُتِيَ بأبي قُحافة يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة (٢) بياضاً، فقال رسول الله على : «غيروا هذا بشيء، واجتنبوا السواد» (٣).

\_\_\_\_\_

(١) «الموضوعات» (٣ / ٥٥) لابن الجوزي.

قال ابن الجوزي: «اعلم أنه قد خضب جماعة من الصحابة والتابعين؛ منهم: الحسن، والحسين، وسعد بن أبي وقاص، وخلق كثير من التابعين، وإنما كرهه قوم لما فيه من التدليس، فأما أن يرقى إلى درجة التحريم إذا لم يدلس، فيجب فيه هذا الوعيد؛ فلم يقل به أحد». «الموضوعات» (٣ / ٥٥).

وقال النووي: «يحرم خضابه بالسواد على الأصح، وقيل: يكره كراهية تنزيه، والمختار التحريم؛ لقوله ﷺ: واجتنبوا السواد». «شرح مسلم» (١٤/ ٨٠).

وأما ما أخرجه ابن أبي عاصم في «كتاب الخضاب» عن الزهري؛ قال: «كنا نخضب بالسواد إذا كان الوجه جديداً، فلما نغض الوجه والأسنان؛ تركناه» «فتح الباري» (١٠ / ٣٥٤).

قال الألباني: «الظاهر أن الزهري لم يكن عنده حديث بالتحريم أصلاً، فكان يأخذ الأمر بذوقه، وعلى كل حال؛ فلا حجة في فعل أحد أو قوله بعد رسول الله على، والحديث المتقدم حجة على الزهري وغيره». (غاية المرام» (ص ٨٤).

(٢) (الثغامة)؛ بضم المثلثة، وتخفيف المعجمة، نبات شديد البياض؛ زهره وثمره، وقيل: هي شجرة تبيض كأنها الثلج.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٢١٤)، و «فتح الباري» (١٠ / ٣٥٠).

(٣) وصحيح مسلم، كتاب اللباس والزينة، باب استحباب خضاب الشيب بصفرة أو حمرة وتحريمه بالسواد، (١٤ / ٧٩ ـ مع شرح النووي).

# ٢٨ \_ كثرة الشُّحِّ (١):

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: «من أشراط الساعة أن يظهر الشعُّ»(٢).

وعنه رضي الله عنه عن النبي ﷺ؛ قال: «يتقارب الزمان، وينقص العمل، ويلقى الشحُّ »(٣).

وعن معاوية رضي الله عنه؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «لا يزداد الأمر إلا شدّة، ولا يزداد الناس إلا شحّاً»(٤).

والشحُّ خُلُقُ مذمومٌ، نهى عنه الإسلام، وبيَّن أنَّ مَن وُقِيَ شحَّ نفسه؛ فقد فاز وأفلح؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئكَ هُمُ المُفْلِحونَ ﴾ [الحشر: ٩، والتغابن: ١٦].

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه أن رسول الله علم قال: «اتّقوا الظُّلم؛ فإن الظُّلم ظُلُماتٌ يوم القيامة، واتَّقوا الشُّحَّ؛ فإن الشَّحَّ أهلك مَن

<sup>(</sup>١) (الشح): أشد البخل، وهو أبلغ في المنع من البخل. وقيل: هو البخل مع الحرص.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٤٨٨).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في والأوسط». انظر: وفتح الباري، (١٣ / ١٥).

قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح، غير محمد بن الحارث بن سفيان، وهو ثقة». ومجمع الزوائد، (٧ / ٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) وصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، (١٣ / ١٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح. «مجمع الزوائد» (٨ / ١٤).

كان قبلَكُم ؛ حملهم على أن سفكوا دماءَهُم ، واستحلُّوا محارمَهُم »(١).

قال القاضي عياضٌ: «يحتمل أن هذا الهلاك هو الهلاك الذي أخبر عنهم به في الدُّنيا؛ بأنهم سفكوا دماءهم، ويحتمل أنه هلاك الأخرة، وهذا الثاني أظهر، ويحتمل أنه أهلكهم في الدُّنيا والآخرة»(٢).

#### ٢٩ ـ كثرة التجارة:

ومنها كثرة التجارة، وفشوُّها بين الناس، حتى تشارك النساء فيها الرجال.

روى الإمام أحمد والحاكم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: «بين يدي الساعة تسليمُ الخاصَّة، وفشوُّ التجارة، حتى تشارك المرأة زوجها في التجارة»(٣).

وروى النسائي عن عمرو بن تغلب؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من أشراط الساعة أن يفشو المال ويكثر، وتفشو التجارة»(٤).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والأداب، باب تحريم الظلم، (۱٦ / ۱۳۶ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) وشرح النووي لمسلم، (١٦ / ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٥ / ٣٣٣ ـ بشرح أحمد شاكر)، وقال: «إسناده صحيح»، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٤٥ ـ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) وسنن النسائي، (٧ / ٢٤٤ ـ بشرح السيوطي).

والحديث من رواية الحسن عن عمرو بن تغلب، والحسن مدلِّس، وقد عنعن هنا، ولكنه صرَّح بالتحديث عن عمرو بن تغلب في رواية الإمام أحمد.

انظر: «المسند» (٥ / ٦٩ ـ بهامشه منتخب الكنز)، وانظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» للألباني (م٢ / ٢٥١ ـ ٢٥٢).

وقد وقع هٰذا، فكثُرَتِ التجارة، وشاركت فيها النساء، وافتتن الناس بجمع المال، وتنافسوا فيه.

وقد أخبر النبي على هذه الأمة الفقر، وإنما يخشى على هذه الأمة الفقر، وإنما يخشى عليها أن تُبْسَطَ عليهم الدُّنيا، فيقع بينهم التَّنافس، ففي الحديث أنه قال عليه الصلاة والسلام: «والله ما الفقرَ أخشى عليكم، ولكنِّي أخشى عليكم أن تُبْسَطَ الدُّنيا عليكم كما بُسِطَت على مَن كان قبلَكُم، فتنافسوها كما تنافسوها، وتهلكُكُم كما أهلكَتْهُم»(١).

متفق عليه.

وفي رواية لمسلم: «وتلهيكم كما ألهتهم»(7).

وقال على: «إذا فُتِحَت عليكم فارس والروم؛ أيَّ قوم أنتم؟». قال عبدالرحمٰن بن عوف: نقول كما أمرنا الله. قال رسول الله على: «أو غير ذلك: تتنافسون، ثم تتحاسدون، ثم تتدابرون، ثم تتباغضون» أو نحو ذلك.

فالمنافسة على الدُّنيا تجرُّ إلى ضعف الدين، وهلاك الأمة، وتفرُّق كلمتها؛ كما وقع فيما مضى، وكما هو واقعٌ الآن.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الجزية والموادعة، باب الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب، (٦ / ٢٥٧ ـ ٢٥٨ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الزهد، (١٨ / ٩٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الزهد، (١٨ / ٩٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الزهد، (١٨ / ٩٦ ـ مع شرح النووي).

# ٣٠ - كَثرةُ الزَّلازل:

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عَيْق: «لا تقومُ الساعة حتى تكثر الزلازل»(١).

وعن سلمة بن نفيل السكوني ؛ قال: كنا جُلوساً عند رسول الله عند رسول الله عند رسول الله عند رسول الله عند رافذكر الحديث، وفيه ): «وبين يدي الساعة مَوَتانٌ شديد، وبعده سنوات الزَّلازل»(١٠).

قال ابن حجر: «قد وقع في كثير من البلاد الشمالية والشرقية والغربية كثيرٌ من الزلازل، ولكنَّ الذي يظهر أن المراد بكثرتها شمولها ودوامها»(٣).

ويؤيد ذلك ما روي عن عبدالله بن حوالة رضي الله عنه؛ قال: وضع رسول الله على على رأسي \_ أو على هامتي \_، فقال: «يا ابن حوالة! إذا رأيتَ الخلافة قد نزلت الأرض المقدَّسة؛ فقد دنت الزلازل والبلايا والأمور العظام، والساعة يومئذ أقرب إلى الناس من يدي هذه من رأسك»(١).

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، (١٣ / ٨١ ـ ٨٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» (٤ / ١٠٤ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

قال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني والبزار وأبو يعلى، ورجاله ثقات». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٣ / ٨٧).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٥ / ٢٨٨ \_ بهامشه منتخب الكنز)، و «سنن أبي داود»، كتاب الجهاد، باب في الرجل يغزو يلتمس الأجر والغنيمة (٧ / ٢٠٩ \_ مع عون المعبود)، و «مستدرك الحاكم» (٤٥ / ٢٥٥)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرَّجاه»، =

#### ٣١ ـ ظهور الخسف والمسخ والقذف:

عن عائشة رضي الله عنها؛ قالت: قال رسول الله عَنِي الله عنها؛ قالت: قال رسول الله عَنِي الله! أنهْلِكُ آخر هذه الأمة خسفٌ ومسخٌ وقذفٌ». قالت: قلتُ: يا رسول الله! أنهْلِكُ وفينا الصالحون؟ قال: «نعم؛ إذا ظَهَرَ الخَبَثُ»(١).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي على الله عنه عن النبي الله عنه الله عنه عن النبي الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عن النبي الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عن الله عنه عنه الله عنه

وقد جاء الخبر أن الزَّنادقة والقدريَّة يقع عليهم المسخ والقذف.

روى الإمام أحمد عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «إنه سيكون في أُمَّتي مسخ وقذف، وهو في الزندقية والقدرية»(٣).

وفي رواية للترمذي: «في هٰذه الأمة ـ أو في أمَّتي ـ خسفٌ أو مسخٌ

= ووافقه الذهبي.

وصححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ٢٦٣) (ح ٧٧١٥).

(١) «سنن الترمذي»، كتاب الفتن، باب ما جاء في الخسف، (٦ / ٤١٨).

قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ٣٥٨) (ح ٨٠١٢).

(۲) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب الخسوف، (۲ / ۱۳٤۹).

والحديث صحيح.

انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ١٣) (ح ٢٨٥٣).

(٣) «مسند أحمد» (٩ / ٧٣ - ٧٤) (ح ٦٢٠٨)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

أو قذفٌ في أهل القدر»(١).

وعن عبد الرحمن بن صحار العبدي عن أبيه؛ قال: قال رسول الله عن أبيه؛ قال: من بقي من بني «لا تقومُ الساعة حتى يُخْسَفَ بقبائل، فيقال: من بقي من بني فلان؟». قال: فعرفتُ حين قال: «قبائل» أنها العرب؛ لأن العجم تُنْسَب إلى قُراها(٢).

وعن محمد بن إبراهيم التَّيمي ؛ قال: سمعتُ بقيرة امرأة القعقاع بن أبي حدرد تقول: سمعتُ رسول الله على المنبر وهو يقول: «إذا سمعتُم بجيشي قد خُسِفَ به قريباً ؛ فقد أظلَّتِ الساعة »(٣).

والخسف قد وُجِد في مواضع في الشرق والغرب(1) قبل عصرنا هذا، ووقع في هذا الزمن كثيرٌ من الخُسوفات في أماكن متفرِّقة من الأرض، وهي نذيرٌ بين يدي عذابٍ شديد، وتخويفٌ من الله لعباده، وعقوبةٌ لأهل البدع والمعاصي ؟ كي يعتبر الناس، ويرجعوا إلى ربِّهم، ويعلموا أن الساعة قد

<sup>(</sup>١) الترمذي، أبواب القدر، (٦ / ٣٦٧ ـ ٣٦٨).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٤ / ١٠٣) (ح ٤١٥٠).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٤ / ٤٨٣ ـ بهامشه منتخب الكنن).

قال الهيئمي: «رواه أحمد والطبراني وأبو يعلى والبزار، ورجاله ثقات». «مجمع الزوائد» (۸ / ۹).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٦ / ٣٧٨ ـ ٣٧٩ ـ بهامشه منتخب الكنز).

والحديث حسن الإسناد. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (1 / ٢٢٨) (ح ٦٣١). و «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م ٣ / ٣٤٠) (ح ١٣٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «التذكرة» (ص ٢٥٤)، و «فتح الباري» (١٣ / ٨٤)، و «الإشاعة» (ص ٤٩ ـ ٥٣)، و «عون المعبود» (١١ / ٤٢٩).

أزفت، وأنه لا ملجأ من الله إلا إليه.

وقد جاء الوعيد للعُصاة من أهل المعازف وشاربي الخمور بالخسف والمسخ والقذف.

روى الترمذي عن عمران بن حُصَيْن رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «في هذه الأمة خسفٌ ومسخٌ وقذفٌ». فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله! ومتى ذلك؟ قال: «إذا ظهَرَتِ القِيانُ والمعازف، وشُرِبت الخمور»(١).

وروى ابن ماجه عن أبي مالكٍ الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «ليشربنَ ناسٌ مِن أُمَّتي الخمر يسمُونها بغير اسمها، يُعْزَفُ على رؤوسهم بالمعازف، يخسف الله بهم الأرض، ويجعل منهم القردة والخنازير»(١).

والمسخ يكون حقيقيًّا، ويكون معنويًّا:

فقد فسَّر الحافظ ابن كثير رحمه الله (المسخ) في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمْ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ في السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئينَ ﴾ [البقرة: ٦٥] بأنه مَسخٌ حقيقيٌّ، وليس مسخاً معنوياً فقط، وهذا القول هو الراجح، وهو ما ذهب إليه ابن عباس وغيره من أئمة التفسير.

<sup>(</sup>١) «جامع الترمذي»، أبواب الفتن، (٦ / ٤٥٨) (ح ٤٥٨).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٤ / ١٠٣) (ح ٤١١٩). (٢) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب العقوبات، (٢ / ١٣٣٣) (ح ٤٠٢٠). والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ١٠٥) (ح ٥٣٣٠).

وذهب مجاهدٌ وأبو العالية وقتادة إلى أن المسخ كان معنويّاً، وأنه كان لقلوبهم، ولم يُمْسَخوا قردةً(١).

ونقل ابن حجر عن ابن العربي القولين، ورجَّح الأول ٢٠).

ورجَّح رشيد رضا في «تفسيره»(٣) القولَ الثاني، وهو أنه كان مسخاً في أخلاقهم.

واستبعد ابن كثير ما روي عن مجاهد، وقال: «إنه قولٌ غريبٌ، خلاف الظاهر من السياق في هذا المقام وغيره»(٤).

ثم قال \_ بعد سياقه لطائفة من كلام العلماء \_: «الغرض من هذا السياق عن هؤلاء الأئمة بيان خلاف ما ذهب إليه مجاهد \_ رحمه الله \_ من أنَّ مسخَهُم إنما كان معنويًا لا صوريًا، بل الصحيح أنه معنويً صوريًّ، والله أعلم »(٥).

وإذا كان المسخ يحتمل أن يكون معنوياً؛ فإن كثيراً من المستحلّين للمعاصي قد مُسِخَتْ قُلوبُهم، فأصبحوا لا يفرّقون بين الحلال والحرام، ولا بين المعروف والمنكر؛ مثلهم في ذلك كمثل القردة والخنازير، نسأل الله العافية والسلامة، وسيقع ما أخبر به يَسِيَّةُ من المسخ، سواء أكان معنوياً أو صورياً.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (۱ / ۱۵۰ ـ ۱۵۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۱۰ / ۵۹).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير المنار» (١ / ٣٤٣ ـ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) «تفسير ابن كثير» (١ / ١٥١).

<sup>(</sup>٥) «تفسير ابن كثير» (١ / ١٥٣).

#### ٣٢ ـ ذهاب الصالحين:

ومن أشراطها: ذهاب الصالحين، وقلة الأخيار، وكثرة الأشرار، حتى لا يبقى إلا شرار الناس، وهم الذين تقوم عليهم الساعة.

ففي الحديث عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تقوم الساعة حتى يأخذ الله شريطته(۱) من أهل الأرض، فيبقى فيها عجاجة(۱)؛ لا يعرفون معروفاً، ولا يُنْكِرون منكراً»(۱).

أي: يأخذ الله أهل الخير والدين، ويبقى غوغاء الناس وأراذلهم ومن لا خير فيهم، وهذا عند قبض العلم واتّخاذ الناس رؤوساً جُهّالاً يُفتون بغير علم.

وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي عَنِي أنه قال: «يأتي على الناس زمانٌ يُغَرْبَلون فيه غربلةً ، يبقى منهم حُثالة (٤) قد مَرِجت (٥)

<sup>(</sup>١) (شريطته)؛ أي: أهل الخير والدين، والأشراط من الأضداد، يقع على الأشراف والأراذل. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) (عجاجة): العجاج: الَّغوغاء، والأراذل، ومَن لا خير فيه.

<sup>«</sup>النهاية في غريب الحديث» (٣ / ١٨٤).

<sup>(</sup>۳) «مسند أحمد» (۱۱ / ۱۸۱ - ۱۸۲) شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٣٥)؛ قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين إن كان الحسن سمعه من عبدالله بن عمرو»، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) (الحثالة): الرديء من كل شيء، ومنه حثالة الشعير والأرز والتمر وكل ذي قشر. «النهاية» (١ / ٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) (مرجت)؛ أي: اختلطت. «النهاية» (٤ / ٣١٤).

عهودهم وأماناتهم، واختلفوا، فكانوا هكذا (وشبك بين أصابعه)»(١١).

وذهاب الصالحين يكون عند كثرة المعاصي، وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ فإن الصالحين إذا رأوا المنكر ولم يغيروه وكَثر الفساد؛ عَمَّهُم العذاب مع غيرهم إذا نزل؛ كما جاء في الحديث لما قيل للنبي أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم؛ إذا كَثرَ الخَبَثُ».

رواه البخاري(٢).

#### ٣٣ \_ ارتفاع الأسافل:

ومن أشراطها ارتفاع أسافل الناس عن خيارهم، واستئثارهم بالأمور دونهم، فيكون أمر الناس بيد سفهائهم وأراذلهم ومَن لا خير فيهم، وهذا من انعكاس الحقائق، وتغير الأحوال، وهذا أمر مشاهد في هذا الزمن، فترى أن كثيراً من رؤوس الناس وأهل العقد والحل هم أقل الناس صلاحاً وعلماً، مع أن الواجب أن يكون أهل الدين والتقى هم المقدمون على غيرهم في تولِّي أمور الناس؛ لأن أفضل الناس وأكرمهم هم أهل الدين والتقوى؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقاكُمْ ﴾ [الحجرات: والتقوى؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقاكُمْ ﴾ [الحجرات:

ولـذلك لم يكن النبي ﷺ يولي الولايات وأمور الناس إلا من هم

<sup>(</sup>١) ومسند أحمد، (١٢ / ١٢ \_ شرح أحمد شاكن)، وقال: وإسناده صحيح،

و «مستـدرك الحـاكم» (٤ / ٤٣٥)، وقـال: «هـذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) دصحیح البخاری، کتاب الفتن، باب قول النبی ﷺ: دویل للعرب من شر قد اقترب، (۱۳ / ۱۱ \_ مع الفتح).

أصلح الناس وأعلمهم، وكذلك خلفاؤه من بعده، والأمثلة على ذلك كثيرةً؛ منها ما رواه البخاري عن حُذيفة رضي الله عنه أن النبي على قال الأهل نجران: «الأبعَثَنَ إليكم رجلًا أميناً حَقَّ أمين»، فاستشرف لها أصحاب النبي على فبعث أبا عُبيدة»(١).

وهذه بعض الأحاديث الدالَّة على ارتفاع أسافل الناس، وأن ذلك من أمارات الساعة:

فمنها ما رواه الإمام أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال رسول الله على: «إنها ستأتي على الناس سنون خدَّاعة؛ يُصَدَّق فيها الكاذب، ويُكَذَّب فيها الصادق، ويؤتَمَنُ فيها الخائن، ويُخوَّن فيها الأمينُ، وينطِقُ فيها الرُّويْبِضَة». قيل: وما الرُّويْبِضَة (٢٠)؟ قال: «السفيه يتكلَّم في أمر العامَّة» (٣).

وفي حديث جبريل الطويل قوله: «ولكنْ سأحَدِّثُكَ عن أشراطها. . .

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الأحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصادق، (۱۳ / ۲۳۲ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (الرويبضة): جاء تفسيره في متن الحديث، وأنه السفيه، والرويبضة تصغير الرابضة، وهو العاجز الذي ربض عن معالي الأمور، وقعد عن طلبها، والتافه الخسيس الحقير.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) «سنن الإمام أحمد» (١٥ / ٣٧ ـ ٣٨ ـ شرح وتعليق أحمد شاكر)، وقال: «إسناده حسن، ومتنه صحيح».

وقال ابن كثير: «هذا إسناد جيد، ولم يخرجوه من هذا الوجه».

<sup>«</sup>النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٨١) تحقيق د. طه زيني.

وإذا كانت العراة الحفاة رؤوس الناس؛ فذاك من أشراطها ١٠٠٠.

وعن عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «مِن أشراط الساعة: أن يغلب على الدنيا لُكع ابن لكع، فخيرُ الناس يومئذ مؤمن بين كريمين»(١).

وفي «الصحيح»: «إذا أُسْنِد الأمر إلى غير أهله؛ فانتظر الساعة»(٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «من أشراط الساعة: . . . أن يعلو التُّحوتُ الوعولَ»، أكذلك يا عبدالله بن مسعود سمعته من حبي؟ قال: نعم؛ ورب الكعبة. قلنا: وما التُّحوت؟ قال: فسول الرجال، وأهل البيوت الغامضة يُرْفَعون فوق صالحيهم. والوعول: أهل البيوت الصالحة(1).

وروى الإمام أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (۱ / ١٦٣ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٢) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الأوسط» بإسنادين، ورجال أحدهما ثقات».
 «مجمع الزوائد»، (٧ / ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١ / ٣٣٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٧). قال الهيثمي: «حديث أبي هريرة وحده في الصحيح بعضه، ورجاله رجال الصحيح؛ غير محمد بن الحارث بن سفيان، وهو ثقة».

وذكره الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٣ / ١٥) من رواية الطبراني في «الأوسط» عن أبي هريرة.

«لا تذهب الدُّنيا حتى تصير للكع (١) ابن لكع (٢). أي : حتى يصير نعيمُها وملاذُها والوجاهة فيها له (٣).

وفي رواية للإمام أحمد عن حُذيفة بن اليمان رضي الله عنه أن النبي قطية قال: «لا تقوم الساعة حتى يكون أسعدُ الناس بالدنيا لكع ابن لكع»(٤).

وفي «الصحيحين» عن حذيفة رضي الله عنه فيما رواه عن النبي ﷺ في قبض الأمانة: «حتى يُقال للرجل: ما أجلده! ما أظرفه! ما أعقله! وما

(١) (لكع): اللكع عند العرب: العبد، ثم استعمل في الحمق والذم، وهو اللئيم، وقد يطلق على الصغير، فإن أطلق على الكبير؛ أُريد به صغير العلم والعقل.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٢٦٨).

(۲) «مسند الإمام أحمد» (۱٦ / ٢٨٤ ـ شرح وتعليق أحمد شاكر)، وقال: «أخرجه السيوطي في «الجامع الصغير»، ورمز له بأنه حديث حسن». «الجامع الصغير» (۲ / ۲۰۰ ـ بهامشه كنوز الحقائق للمناوى).

وقال الهيثمي: «رجال أحمد رجال الصحيح؛ غير كامل بن العلاء، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٧ / ٢٢٠).

وقال ابن كثير: «إسناده جيد قوي». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٨١)، تحقيق د. طه زيني.

وصححه الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ١٤٢) (ح ٧١٤٩).

(٣) انظر: «فيض القدير شرح الجامع الصغير» (٥ / ٣٩٤) لعبدالرؤوف المناوي.

(٤) «مسند الإمام أحمد» (٥ / ٣٨٩ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، ورمز له السيوطي في «الجامع الصغير» بالصحة (٢ / ٢٠٢ ـ بهامشه كنوز الحقائق للمناوي).

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ١٧٧) (ح ٧٣٠٨).

في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان»(١).

وهذا هو الواقع بين المسلمين في هذا العصر؛ يقولون للرجل: ما أعقله! ما أحسن خلقه! ويصفونه بأبلغ الأوصاف الحسنة، وهو من أفسق الناس، وأقلّهم ديناً وأمانة، وقد يكون عدواً للمسلمين، ويعمل على هدم الإسلام، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

## ٣٤ ـ أن تكون التحيَّة للمعرفة:

ومن أشراطها أن الرجل لا يلقي السلام إلا على من يعرفه، ففي الحديث عن ابن مسعود؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من أشراط الساعة أن يسلّم الرجل على الرجل، لا يسلّم عليه إلا للمعرفة».

رواه أحمد(٢).

وفي رواية له: «إن بين يدي الساعة تسليم الخاصة»(٣).

وهٰذا أمرٌ مشاهَدٌ في هٰذا الزمن، فكثيرٌ من الناس لا يسلّمون إلا على مَن يعرفون، وهٰذا خلاف السنة؛ فإن النبي ﷺ حتَّ على إفشاء

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (۱۱ / ٣٣٣ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب رفع الأمانة والإيمان من بعض القلوب، (۲ / ۱۹۷ ـ ۱۷۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) ومسند أحمد (٥ / ٣٢٦)، قال أحمد شاكر: وإسناده صحيح».

<sup>(</sup>٣) ومسند أحمد، (٥ / ٣٣٣)، قال أحمد شاكر: وإسناده صحيح».

وقال الألباني: «هذا إسناد صحيح على شرط مسلم». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٢ / ٢٥١) (ح ٦٤٧).

السلام على من عرفت ومن لم تعرف، وأن ذلك سبب في انتشار المحبّة بين المسلمين التي هي سبب للإيمان الذي به يكون دخول الجنة؛ كما جاء في الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على «لا تَدْخُلُوا الجَنَّة حَتَّى تُوْمِنُوا، ولا تُؤمنوا حتى تحابُوا، أولا أدلُّكُم على شيء إذا فعلتموه تحاببتُم؟ أفشوا السلام بينكم».

رواه مسلم(۱).

## ٣٥ ـ التماسُ العلم عند الأصاغر:

روى الإمام عبد الله بن المبارك بسنده عن أبي أُميَّة الجُمَحِي رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «إن من أشراط الساعة ثلاثاً: إحداهُنَّ: أن يُلْتَمَسَ العلم عند الأصاغر. . . »(٢).

وسُئِل الإمام عبد الله بن المبارك عن الأصاغر؟ فقال: «الذين يقولون برأيهم، فأما صغيرٌ يروي عنه كبيرٌ؛ فليس بصغير».

وقال في ذلك أيضاً: «أتاهم العلم من قبل أصاغرهم؛ يعني: أهل

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، (٢ / ٣٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) كتاب «الزهد» لابن المبارك (ص ٢٠ - ٢١) (ح ٦١)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمى، دار الكتب العلمية.

قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢ / ٢٤٣) (ح ٢٠٠٣).

واستشهد به الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١ / ١٤٣).

البدع»(۱).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه؛ قال: «لا يزالُ الناس بخيرٍ ما أتاهم العلم من أصحاب محمَّدٍ عَيَّةٍ ومن أكابرهم، فإذا أتاهُم العلم من قِبَل أصاغرهم، وتفرَّقت أهواؤهُم؛ هلكوا»(٢).

## ٣٦ ـ ظُهور الكاسيات العاريات:

ومنها خروجُ النساء عن الآداب الشرعية، وذلك بلبس الثياب التي لا تستر عوراتهن، وإظهارهن لزينتهن وشعورهن وما يجب ستره من أبدانهن، ففي الحديث عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: سمعتُ رسول الله عنهما: «سيكون في آخر أمَّتي رجالٌ يركبون على سروج (٣) كأشباه الرحال(٤)؛ ينزلون على أبواب المساجد، نساؤهُم كاسياتٌ

<sup>(</sup>١) حاشية كتاب «الزهد» (ص ٣١)، تحقيق وتعليق الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي.

<sup>(</sup>٢) كتاب «الزهد» لابن المبارك، (ص ٢٨١) (ح ٨١٥).

قال التويجري: «رواه الطبراني في «الكبير» و «الأوسط»، وعبد الرزاق في «مصنفه» بنحوه، وإسناده صحيح على شرط مسلم».

<sup>«</sup>إتحاف الجماعة» (١ / ٢٢٤)، وانظر: «المصنف» (١١ / ٣٤٦) (ح ٢٠٤٤)، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي.

<sup>(</sup>٣) (سروج): جمع سرج، وهو رحل الدَّابَّة. انظر: «لسان العرب» (٢ / ٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) (الرحال): جمع رحل، وهو مركب للبعير والناقة، والرحالة أكبر من السرج، وتغشى بالجلود، وتكون للخيل والنجائب من الإبل، ويقال لمنزل الإنسان ومسكنه: رحل.

وجاء في «مسند الإمام أحمد» (١٢ / ٣٦ ـ بتحقيق شاكر) بلفظ: «كأشباه الرجال» بالجيم المعجمة.

عاريات على رؤوسهم كأسنمة البخت العجاف(١)، العنوهُنَّ؛ فإنَّهُنَّ ملعونات، لو كانت وراءكم أمَّة من الأمم لخدمن نساؤكم نساءهم كما يخدمنكم نساء الأمم قبلكم»(١).

رواه الإمام أحمد.

وفي رواية للحاكم(٣): وسيكون في آخر هذه الأمة رجالٌ يركبون على

ويظهر لي \_ والله أعلم \_ أن فيه تحريفاً غاب عن المحقق، ولذلك فإنه عندما أراد شرح معنى هذا اللفظ؛ قال: «مشكل المعنى قليلًا، فتشبيه الرجال بالرجال فيه بعد، وهو توجيه متكلّف» اهـ.

وإذا كانت اللفظة (كأشباه الرحال)؛ بالحاء المهملة؛ فإنه يزول الإشكال، ويكون المراكب المراد تشبيه السروج بالرحال، وهي ها هنا الدور والمنازل، ولعل هذا إشارة إلى المراكب الوثيرة الموجودة في السيارات في هذا العصر؛ فإنها قد صارت في هذه الأزمان مراكب لعموم الناس من رجال ونساء، يركبونها إلى المساجد وغيرها. والله أعلم.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٢٠٩)، و «لسان العرب» (١١ / ٢٧٤ ـ ٢٧٥)، و «إتحاف الجماعة» (١ / ٤٥١ ـ ٤٥٢).

(۱) (البُخْت): لفظة معرَّبة، والمراد بها الإبل الخراسانية، تمتاز بطول الأعناق. انظر: «لسان العرب» (۲ / ۹ - ۱۰)، و «النهاية» لابن الأثير (۱ / ۱۰۱). و (العجاف): جمع عجفاء، وهي الهزيلة من الإبل وغيرها.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٣ / ١٨٦).

(٢) «مسند الإِمام أحمد» (١٢ / ٣٦) (ح ٧٠٨٣)، تحقيق: أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

(٣) «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٣٦)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه».

وقال الذهبي: «عبد الله (يعني: القتباني)، وإن كان قد احتج به مسلم فقد ضعفه أبو داود والنسائي».

المياثر(١)، حتى يأتوا أبواب مساجدهم، نساؤهم كاسياتُ عارياتُ».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «صنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر؛ يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات (٢) رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة (٣)، لا يدخُلْنَ الجنة، ولا يَجدْنَ ريحها، وإن ريحها ليوجد

وقال أبو حاتم: «هو قريبٌ من ابن لهيعة».

قلت: الأحاديث الأخرى تشهد له وتقويه.

(١) (المياثر): جمع ميثرة \_ بكسر الميم \_: وهي الثوب الذي تجلّل به الثياب، فيعلوها، مأخوذ من: وثر وثارة فهو وثير؛ أي: وطيء لين. وتطلق المياثر على مراكب العجم التي تُعمل من حرير أو ديباج، والمراد بها السروج العظام.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ١٥٠ ـ ١٥١)، و «لسان العرب» (٥ / ٢٧٨ ـ ٢٧٩)، و «ترتيب القاموس» (٤ / ٧٧٣).

(٢) (مميلات ماثلات) في معناها أربعة أوجه:

أ ـ مائــلات: زائغــات عن طاعة الله تعالى وما يلزمهن من حفظ الفروج وغيرها. ومميلات: يعلِّمن غيرهن مثل فعلهن.

ب ـ ماثلات؛ أي: متبخترات في مشيتهن، مميلات أكتافهن.

ج ـ مائلات: يمتشطن المشطة الميلاء، وهي مشطة البغايا، معروفة لهن. ومميلات: يمشطن غيرهن تلك المشطة.

د\_مائلات إلى الرجال، مميلات لهم بما يبدين من زينتهن وغيرها.

انظر: «شرح النووي لمسلم، (۱۷ / ۱۹۱).

(٣) (رؤوسهن كأسنمة البخت)؛ أي: يعظمن رؤوسهن، وذلك بجمع شعرهن، ولفه فزق رؤوسهن، حتى يميل إلى ناحية من جوانب الرأس كما تمايل أسنمة الإبل.

انظر: «شرح النووي نمسلم» (۱۷ / ۱۹۱).

من مسيرة كذا وكذا»(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: «من أشراط الساعة: . . . أن تظهر ثيابٌ تلبسها نساءٌ كاسياتٌ عارياتٌ»(٢).

وهذه الأحاديث من معجزات النبوَّة، فقد وقع (٣) ما أخبر به النبي ﷺ قبل عصرنا هٰذا، وهو في زمننا هٰذا أكثر ظهوراً.

وقد سمَّى النبيُّ عَيْثُ هذا الصنف من النساء بـ (الكاسيات العاريات)؛ لأنهن يلبسين الثياب، ومع هذا فهن (عاريات)؛ لأن ثيابهن لا تؤدي وظيفة الستر؛ لرقتها وشفافيتها؛ كأكثر ملابس النساء في هذا العصر(1).

وقيل: إن معنى (الكاسيات العاريات)؛ أي: كاسية جسدها، ولكنها تشدُّ خمارها، وتضيِّق ثيابها، حتى تظهر تفاصيل جسمها، فتبرز صدرها وعجيزتها، أو تكشف بعض جسدها، فتعاقب على ذلك في الآخرة(٥).

وقد جمع النبي ﷺ في وصف هؤلاء النسوة بأنهن: «كاسيات

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، باب جهنم أعاذنا الله منها، (١٧ / ١٩٠ ـ بشرح النووي).

<sup>(</sup>٢) قال الهيثمي: «في الصحيح بعضه، ورجاله رجال الصحيح؛ غير محمد بن اللحارث بن سفيان، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح النووي لمسلم» (١٧ / ١٩٠).

<sup>(</sup>٤) «الحلال والحرام في الإسلام» (ص ٨٣)، د. يوسف القرضاوي، ط. الثانية عشرة (١٣٩٨هـ)، طبع المكتب الإسلامي، بيروت ودمشق.

<sup>(</sup>٥) انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٧ / ١٩٠).

عاريات» وأيضاً: «مائلات مميلات، رؤوسهنً كأسنمة البخت المائلة»، وهذا إخبار عن شيء مشاهد في هذا العصر؛ كأنه وهذي ينظر إلى عصرنا هذا، ويصفه لنا، فقد أصبح في عصرنا هذا أماكن لتصفيف شعور النساء وتجميلها وتنويع أشكالها في محلات تسمى (كوافير)، يشرف عليها غالباً رجالٌ يتقاضَوْنَ أغلى الأجور، وليس ذلك فحسب، فكثيرٌ من النساء لا يكتفين بما وهبهن الله من شعر طبيعي، فيلجأن إلى شراء شعر صناعيً، تصله المرأة بشعرها؛ ليبدو أكثر نعومة ولمعاناً وجمالاً؛ لتجذب إليها الرجال(۱).

#### ٣٧ ـ صدق رؤيا المؤمن:

ومنها صدق رؤيا المؤمن في آخر الزمان، وكلما كان المرء صادقاً في إيمانه، كانت رؤياه صادقة، ففي «الصحيحين» (٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «إذا اقتربَ الزَّمانُ؛ لم تكد رؤيا المسلم تكذب، وأصدقكم رؤيا أصدقكم حديثاً، ورؤيا المسلم جزءٌ من خمس وأربعين جزءاً من النبوة».

هٰذا لفظ مسلم.

ولفظ البخاري: «لم تكدرؤيا المؤمن تكذب. . . وما كان من النبوّة فإنه لا يكذب».

<sup>(</sup>١) انظر: «الحلال والحرام في الإسلام» (ص ٨٤).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب التعبير، باب القيد في المنام، (۱۲ / ٤٠٤ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الرؤيا، (۱۵ / ۲۰ ـ مع شرح النووي).

قال ابن أبي جمرة: «معنى كون رؤيا المؤمن في آخر الزمان لا تكاد تكذب: أنها تقع غالباً على الوجه الذي لا يحتاج إلى تعبير، فلا يدخلها الكذب؛ بخلاف ما قبل؛ فإنها قد يخفى تأويلها، فيعبرها العابر، فلا تقع كما قال، فيصدق دخول الكذب فيها بهذا الاعتبار».

قال: «والحكمة في اختصاص ذلك بآخر الزمان أن المؤمن في ذلك الوقت يكون غريباً؛ كما في الحديث: «بدأ الإسلام غريباً، وسيعود غريباً»(١)، أخرجه مسلم، فيقل أنيس المؤمن ومعينُه في ذلك الوقت، فيُكْرَمُ بالرؤيا الصالحة»(١).

وقد اختلف العلماء في تحديد الزمن الذي يقع فيه صدق رؤيا المؤمن على أقوال(٣):

الأول: أن ذلك يقع إذا اقتربت الساعة ، وقبض أكثر العلم ، ودرست معالم الشريعة ؛ بسبب الفتن وكثرة القتال ، وأصبح الناس على مثل الفترة ، فهم محتاجون إلى مجدّ ومذكّر لما درس من الدّين ؛ كما كانت الأمم تذكّر بالأنبياء ، لكن لما كان نبينا على آخر الأنبياء ، وتعذّرت النبوة في هذه الأمة ؛ فإنهم يعوّضون بالمرائي الصادقة ، التي هي جزء من النبوة الآتية بالتبشير والإنذار ، ويؤيّد هذا القول حديث أبي هريرة : «يتقارب الزمان ، ويُقْبَض

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان أن الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً، (٢ / ١٧٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (١٢ / ٤٠٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (١٢ / ٤٠٦ ـ ٤٠٧).

العلم»(١).

ورجُّح ابن حجر هٰذا القول.

الثاني: أن ذلك يقع عند قلّة عدد المؤمنين، وغَلَبة الكفر والجهل والفسق على الموجودين، فيؤنس المؤمن، ويُعان بالرؤيا الصادقة؛ إكراماً له وتسلية.

وهذا القول قريبٌ من قول ابن أبي جمرة السابق، وعلى هذين القولين لا يختصُ صدق رؤيا المؤمن بزمان معيَّن، بل كلما قرب فراغ الدنيا، وأخذ أمر الدين في الاضمحلال؛ تكون رؤيا المؤمن الصادق صادقة.

الثالث: أن ذلك خاصً بزمان عيسى بن مريم عليه السلام؛ لأن أهل زمنه أحسن هذه الأمة حالاً بعد الصدر الأول، وأصدقهم أقوالاً، فكانت رؤياهم لا تُكَذّب. والله أعلم.

### ٣٨ ـ كثرة الكتابة وانتشارها:

والمراد بظهور القلم - والله أعلم - ظهور الكتابة (٣) وانتشارها.

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب العلم، باب رفع العلم، (۱٦ / ٢٣٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۵ / ۳۳۳ ـ ۳۳۳) (ح ۳۸۷۰)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح مسند أحمد» (٥ / ٣٣٤) لأحمد شاكر.

ووقع في رواية الطيالسي والنسائي عن عمرو بن تغلب؛ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إن من أشراط الساعة. . . أن يكثر التجار، ويظهر العلم»(١).

ومعناه ـ والله أعلم ـ ظهور وسائل العلم، وهي كتبه.

وقد ظهرت في هذا الزمن ظهوراً باهراً، وانتشرت في جميع أرجاء الأرض، بسبب توفر آلات الطابعة والتصوير التي سهّلت انتشارها، ومع هذا؛ فقد ظهر الجهلُ في الناس، وقلَّ فيهم العلم النافع، وهو علم الكتاب والسنة، والعمل بهما، ولم تُغن عنهم كثرة الكتب شيئاً(١).

# ٣٩ ـ التهاون بالسنن التي رغَّب فيها الإسلام:

ومنها التهاون بشعائر الله تعالى؛ كما جاء في الحديث عن ابن مسعود رضي الله عنه؛ قال: سمعتُ رسول الله على وهو يقول: «إن من أشراط الساعة أن يمرَّ الرجل بالمسجد؛ لا يصلى فيه ركعتين»(٣).

<sup>(</sup>۱) «منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي» (۲ / ۱۱۲) (ح ۲۷۹۳)، ترتيب الساعاتي، و «سنن النسائي»، كتاب البيوع، باب التجارة، (۷ / ۲٤٤).

قال التويجري على رواية النسائي: «إسناد صحيح على شرط الشيخين». «إتحاف الجماعة» (١ / ٤٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إتحاف الجماعة» (١ / ٤٢٨).

<sup>(</sup>٣) «صحيح ابن خزيمة»، باب كراهية المرور في المساجد من غير أن تصلي فيها، والبيان أنه من أشراط الساعة، (٢ / ٢٨٣ - ٢٨٤)، تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمي، طبع المكتب الإسلامي، ط. الأولى (١٣٩١هـ).

وعلَّق عليه الألباني، فقال: «إسناده ضعيف، ولكن له أو لغالبه طرق أخرى».

وفي رواية: «أن يجتاز الرجل بالمسجد، فلا يصلي فيه»(١).

وعن ابن مسعود أيضاً؛ قال: «إن من أشراط الساعة أن تُتَّخَذَ المساجد طرقاً»(٢).

وعن أنس رضي الله عنه يرفعه إلى النبي ﷺ؛ قال: «إن من أمارات الساعة أن تُتَخذَ المساجد طرقاً»(٢).

وهٰذا أمرٌ لا يجوز؛ فإن تعظيم المساجد من تعظيم شعائر الله ٣٠ تعالى، وإن ذلك علامة الإيمان والتقوى؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُعَظَّمْ شَعَائِرَ اللهِ فإنَّهَا مِنْ تَقْوى القُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢].

وقال ﷺ: «إذا دخل أحدُكم المسجد؛ فلا يجلس حتى يركع ركعتين»(١).

وذكر في «السلسلة الصحيحة» أن له طريقاً أخرى عن ابن مسعود يتقوى بها. انظر (م٢ / ٢٥٣) (ح ٦٤٩).

<sup>(</sup>١) رواه البزار، وصحَّح الهيثمي هذه الرواية في «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) «منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي»، باب ما جاء في الفتن التي تكون بين يدي الساعة (٢ / ٢١٢)، ترتيب الساعاتي، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٤٦)، وقال: «هٰذا حديث صحيح الإسناد»، وقال الذهبي: «موقوف».

<sup>(</sup>٣) (شعائر الله): واحدها شعيرة، وهي كل شيء جُعِلَ علماً من أعلام طاعته تعالى. انظر: «تفسير غريب القرآن» (ص ٣٧) لابن قتيبة، بتحقيق السيد أحمد صقر، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، (١٣٩٨هـ).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب تحية المسجد بركعتين، وكراهة الجلوس قبل صلاتهما، وأنها مشروعة في جميع الأوقات، (٥/ ٢٢٠ ـ مع شرح النووي).

ومن أعظم البلايا أن صارت المساجد أماكن للسياحة والفرجة للكفار بعدما كانت محلاً للذكر والعبادة، وقد حدث هذا في هذا العصر؛ كما في بعض البلاد الإسلامية، والبلاد التي تحت أيدي الكفار، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

# ٤٠ \_ انتفاخُ الأهلّة:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «من اقتراب الساعة انتفاخُ الأهلَّة»(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله علي : «من اقتراب الساعة انتفاخ الأهلة، وأن يُرى الهلال(١) لليلة، فيقال:

قال الهيثمي: «فيه عبد الرحمن بن يوسف، ذكر له في الميزان هذا الحديث، وقال: إنه مجهول». «مجمع الزوائد» (٣ / ١٤٦).

وانظر: «ميزان الاعتدال» (٢ / ٦٠٠) للذهبي.

وقال الألباني: «صحيح».

تم ذكر من أخرجه من الأئمة، وهم: العقيلي في «الضعفاء»، وابن عدي في «الكامل»، والطبراني في «الأوسط» و «الصغير».

ورواه عن أبي هريرة: الطبراني في «الأوسط»، والضياء المقدسي.

ورواه عن أنس: البخاري في «التاريخ».

ورواه عن طلحة بن أبي حدرد وأبي عمرو الداني الشعبيُّ والحسن مرسلًا.

انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٢١٣ ـ ٢١٤) (ح ٧٧٤٥).

(٢) في «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٢١٤): «أن يرى الهلال قبلاً لليلة»؛ أي: يرى ساعة يطلع، وقبلاً؛ أي معاينة. انظر: «التذكرة» (ص ٦٤٨) للقرطبي.

<sup>(1)</sup> رواه الطبراني في «الكبير».

لليلتين»(١).

فقد جاء في هاتين الروايتين تفسيرُ انتفاخ الأهلَّة بأن ذلك عبارةً عن كبر الهلال حين طلوعه عما هو معتادٌ في أول الشهر، فيرى وهو ابن ليلة ؛ كأنه ابن ليلتين. والله أعلم.

# ١ ٤ ـ كثرة الكذب وعدم التثبُّت في نقل الأخبار:

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على أنه قال: «سيكون في آخر أمَّتي أناس يحدِّثونَكُم ما لم تسمعوا أنتُم ولا آباؤكُم، فإياكم وإياهم»(٣).

وفي رواية: «يكون في آخر الزمان دَجَّالُون كذَّابُون، يأتونكم من الأحاديث بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكُم، فإياكم وإياهم، لا يضلُّونكم ولا

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في «الصغير».

قال الهيثمي: «وفيه عبد الرحمن بن الأزرق الأنطالي، ولم أجد من ترجمه». «مجمع الزوائد» (٣ / ١٤٦).

 <sup>(</sup>٢) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الصغير»، و «الأوسط» عن شيخه الهيثم بن خالد المصيصي، وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٥).

وقال الألباني: «رواه الطبراني في «الأوسط»، والضياء المقدسي، وهو حسن». انظر: «صحيح الجامع» (٥ / ٢١٤) (ح ٥٧٧٥).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، المقدمة، باب النهي عن الرواية عن الضعفاء، (١ / ٧٨ ـ مع شرح النووي).

يفتنونكم»(١).

وروى مسلمٌ عن عامر بن عبدة؛ قال: قال عبدالله (۱): «إن الشيطان ليتمثّلُ في صورة الرجل، فيأتي القوم، فيحدِّثُهم بالحديث من الكذب، فيتفرَّقون، فيقول الرجل منهم: سمعتُ رجلًا أعرف وجهه ولا أدري ما اسمه يحدِّثُ (۲).

وعند عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما؛ قال: «إن في البحر شياطين مسجونة أوثقها سليمان، يوشك أن تخرُجَ، فتقرأ على الناس قرآناً»(٤).

قال النووي: «معناه: تقرأ شيئاً ليس بقرآن، وتقول إنه قرآن؛ لتغرَّ به عوامًّ الناس، فلا يغترُّون»(٥).

وما أكثر الأحاديث الغريبة في هذا الزمان، فقد أصبح بعض الناس لا يتورع عن كثرة الكذب ونقل الأقوال بدون تثبّت من صحّتها، وفي هذا إضلالٌ للناس، وفتنةٌ لهُم، ولهذا حذّر النبي عَلَيْ من تصديقهم، وقد جعل

<sup>(</sup>١) «المرجع السابق» (١ / ٧٨ ـ ٧٩ ـ نووي).

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، والراوي عنه عامر بن عبده البجلي الكوفي، أبو إياس، تابعي، ثقة، وقد أشار ابن حجر إلى هذه الرواية في كتابه «تهذيب التهذيب» (٥ / ٧٨ ـ ٧٩)، وذكر أنها من رواية عامر بن عبدة عن عبدالله بن مسعود.

<sup>(</sup>٣) وصحيح مسلم، المقدمة ، (١ / ٧٩ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) اصحيح مسلم»، المقدمة، باب النهي عن الرواية عن الضعفاء، (١ / ٧٩ ـ ٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) «شرح النووي لمسلم» (١ / ٨٠).

علماء الحديث هذه الأحاديث أصلاً في وجوب التثبُّت من نقل الأحاديث عن رسول الله عليه ، وتمحيص الرواة ؛ لمعرفة الثقة من غيره .

وبسبب كثرة كذب الناس في هذا الزمان؛ صار الإنسان لا يمبِّز بين الأخبار، فلا يعرف صحيحها من سقيمها.

#### ٢٤ \_ كثرة شهادة الزور، وكتمان شهادة الحق:

جاء في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قوله على: «إن بين يدى الساعة: . . . شهادة الزور، وكتمان شهادة الحق»(١).

وشهادة الزُّور هي الكذب متعمِّداً في الشَّهادة، فكما أن شهادة الزُّور سببٌ لإبطال الحق.

قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَكْتُمُوا الشَّهادَةَ وَمَنْ يَكْتُمُها فَإِنَّهُ آثُمُ قَلْبُهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٣].

<sup>(</sup>١) «مسند الإمام أحمد» (٥ / ٣٣٣)، شرح أحمد شاكر، وقد تقدم تخريجه، وأنه صحيح.

انظر: «تفسير ابن كثير» (٦ / ١٤٠)، و «فتح الباري» (٥ / ٢٦٢).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الشهادات، باب ما قيل في شهادة الزور، (٥ / ٢٦ - مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الكبائر وأكبرها، (۲ / ۸۱ - ۸۲ - مع شرح النووي).

وما أكثر شهادة الزور وكتمان شهادة الحق في هٰذا الزمن!

ولعظم خطرها قرنها النبي عَلَيْ بالشرك وعقوق الوالدين؛ فإن شهادة النرور سبب للظُّلم والجور وضياع حقوق الناس في الأموال والأعراض، وظهورها دليلٌ على ضعف الإيمان، وعدم الخوف من الرحمٰن.

# ٤٣ ـ كثرةُ النساء وقلَّة الرجال:

عن أنس رضي الله عنه قال: لأحدِّ ثَنَّكُمْ حديثاً لا يحدَّثُكُمْ أحدٌ بعدي، سمعتُ رسول الله على يقول: «مِن أشراط الساعة أن يقلَ العلم، ويظهر الزِّنا، وتَكْثُرَ النِّساءُ، ويقلَّ الرجال، حتى يكون لخمسين امرأة القيَّمُ الواحدُ»(١).

قيل: إن سبب ذلك كثرةُ الفتن، فيكثر القتل في الرجال؛ لأنهم أهل الحرب دون النساء(٢).

وقيل: إن سبب ذلك كثرة الفتوح، فتكثر السبايا، فيتخذ الرجل عدة موطوءات.

قال الحافظ ابن حجر: «فيه نظرٌ؛ لأنه صرَّح بالقلَّة في حديث أبي

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، (۱ ', ۱۷۸ - مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (۱۳ / ۲۲۱ - مع شرح النووي)، و «جامع الترمذي»، باب ما جاء في أشراط الساعة، (٦ / ٤٤٨) (ح ٢٣٠١).

<sup>(</sup>۲) انظر «التذكرة» (ص ۹۳۹)، و «شرح النووي لمسلم» (۷ / ۹۹ ـ ۹۷)، و «فتح الباري» (۱ / ۱۷۹).

موسى . . . فقال: «من قلَّة الرجال وكثرة النساء»(١) ، والظاهر أنها علامة محضة لا لسبب آخر، بل يقدِّر الله في آخر الزمان أن يقلَّ مَن يولَدُ مِن الذُّكور، ويكثرُ مَن يولد من الإناث، وكون كثرة النساء من العلامات مناسبة لظهور الجهل ورفع العلم»(١).

قلت: ولا يمنع أن يكون ذلك بما ذكره الحافظ ابن حجر، وبغيره من الأسباب التي ينشأ عنها قلّة الرجال وكثرة النساء؛ كوقوع الفتن التي تكون سبباً في القتال، فقد جاء في رواية الإمام مسلم ما يدلُّ على أن كثرة النساء وقلّة الرجال يكون بسبب ذهاب الرجال وبقاء النساء، والذي يُذْهِب الرجال غالباً يكون كثرة القتال، ولفظ مسلم هو قوله على الرجال الرجال، وتبقى النساء، حتى يكون لخمسين امرأة قيَّم واحدٌ»(٣).

وليس المراد هنا حقيقة العدد (خمسين)، فقد جاء في حديث أبي موسى رضي الله عنه: «ويرى الرجل يتبعه أربعون امرأة يَلُذْن به»(٤)، فيكون ذلك مجازاً عن الكثرة(٥)، والله أعلم.

#### ٤٤ ـ كثرة موت الفجأة :

<sup>(</sup>٢) (فتح الباري) (١ / ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن، (١٦ / ٢٢١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (٧ / ٩٦ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) انظر: «فتح الباري» (١ / ١٧٩).

عن أنس بن مالك رضي الله عنه يرفعه إلى النبي عَلَيْ ؛ قال: «إن من أمارات الساعة. . . أن يظهر موتُ الفجأة»(١).

وهذا أمر مشاهد في هذا الزمن، حيث كثر في الناس موت الفجأة، فترى الرجل صحيحاً معافى، ثم يموت فجأة، وهذا ما يسميه الناس في الوقت الحاضر بـ (السكتة القلبيَّة)، فعلى العاقل أن يتنبَّه لنفسه، ويرجِعَ ويتوبَ إلى الله تعالى قبل مفاجأة الموت.

وكان الإمام البخاري رحمه الله يقول:

«اغْتَنِمْ فِي الفَرَاغِ فَضْلَ رُكُوعِ فَعْسَى أَنْ يَكُونَ مَوْتُكَ بَغْتَهُ فَعَسَى أَنْ يَكُونَ مَوْتُكَ بَغْتَهُ كَمْ صَحِيحٍ رَأَيْتُ مِنْ غَيْرِ سُقْمٍ كَمْ صَحِيحٍ رَأَيْتُ مِنْ غَيْرِ سُقْمٍ ذَهَبَتْ نَفْسُهُ الصَّحِيحَةُ فَلْتَهُ»

قال ابن حجر: «وكان من العجائب أنه هو وقع له ـ أي: البخاري ـ ذلك أو قريباً منه»(٢).

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الصغير»، و «الأوسط»، عن شيخه الهيثم بن خالد المصيصي، وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٢٥).

وقال الألباني: «حسن»، وذكر من أخرجه، وهم: الطبراني في «الأوسط»، والضياء المقدسي. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٢١٤) (ح ٥٧٧٥).

<sup>(</sup>٣) «هدي الساري مقدمة فتح الباري» (ص ٤٨١) للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، قام بإخراجه وتصحيحه محب الدين الخطيب، أشرف على طبعه قصي محب الدين الخطيب، نشر وتوزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض.

### ٥ ٤ ـ وقوع التناكر بين الناس:

عن حُذيفة رضي الله عنه؛ قال: سئل رسول الله على عن الساعة؟ فقال: «علمها عند ربي، لا يجلّيها لوقتِها إلا هُو، ولكن أخبركُم بمشاريطها، وما يكون بين يديها، إنّ بين يديها فتنة وهَرْجاً». قالوا: يا رسول الله! الفتنة قد عرفناها، فالهرج ما هو؟ قال: «بلسان الحبشة: القتل. ويُلْقَى بين الناس التّناكر، فلا يكاد أحدٌ أن يعرف أحداً»(١).

فوقوع التناكر عند كثرة الفتن والمحن وكثرة القتال بين الناس، وحينما تستولي المادة على الناس، ويعمل كل منهم لحظوظ نفسه؛ غير مكترث بمصالح الآخرين، ولا بحقوقهم، فتنتشر الأنانية البغيضة، ويحيى الإنسان في نطاق أهوائه وشهواته، فلا تكون هناك قيم أخلاقيَّة يعرف بعض الناس بها بعضاً، ولا يكون هناك من الأخوَّة الإيمانية ما يجعلهم يلتقون على البر والتقوى.

روى الطبراني عن محمد بن سوقة؛ قال: «أتيتُ نُعيم بن أبي هند، فأخرج إليَّ صحيفة، فإذا فيها: من أبي عُبيدة بن الجرَّاح ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب: سلام عليك. . . (فذكر الكتاب، وفيه:) وإنا كنا نتحدث أن أمر هذه الأمة في آخر زمانها سيرجِعُ إلى أن يكونوا إخوان العلانيةِ أعداء السرية . . . (ثم ذكر جواب عمر رضي الله عنه لهما، وفيه:) وكتبتما تحذَّراني أن أمر هذه الأمة سيرجع في آخر زمانها إلى أن يكونوا

<sup>(</sup>١) «مسند الإمام أحمد» (٥ / ٣٨٩ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٠٩).

إخوان العلانية، أعداء السَّريرة، ولستم بأولئك، وليس هذا بزمان ذلك، وذلك زمانٌ تظهَرُ فيه الرغبة والرهبة، تكون رغبة بعض الناس إلى بعض لصلاح دنياهم»(١).

# ٤٦ \_ عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً:

ومنها أن تعود أرض العرب مروجاً وأنهاراً، ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «لا تقوم الساعة حتى تعود أرض العرب مروجاً(٢) وأنهاراً»(٣).

وفي هذا الحديث دِلالة على أن أرض العرب كانت مروجاً وأنهاراً، وأنها ستعود كما كانت مروجاً وأنهاراً.

(١) قال التويجري: «رواه الطبراني. قال الهيثمي: ورجاله ثقات إلى هذه الصحيفة». «إتحاف الجماعة» (١ / ٥٠٤).

وبحثتُ عنه في «مجمع الزوائد» في مظانه فلم أعثر على هذا النص، ووجدت حديثاً عن معاذ بن جبل؛ قال: قال رسول الله على: «يكون في آخر الزمان أقوام إخوانُ العلانية أعداء السريرة». قال: يا رسول الله! كيف يكون ذلك؟ قال: «برغبة بعضهم إلى بعض، وبرهبة بعضهم من بعض».

قال الهيثمي: «رواه البزار، والطبراني في «الأوسط»، وفيه أبو بكر بن أبي مريم، وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (٧ / ٢٨٦).

(٢) (المروج): جمع مرج، وهو الفضاء الواسع، ويقال للأرض ذات الكلأ: مرج.
 ومنه قولهم: مرج الدَّابَة يمرجها: إذا أرسلها ترعى في المرج.

انظر: «لسان العرب» (٢ / ٣٦٤).

(٣) «صحیح مسلم»، کتاب الزکاة، باب کل نوع من المعروف صدقة، (٧ / ۹۷  $_{-}$  مع شرح النووي).

قال النووي في معنى عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً: «معناه ـ والله أعلم ـ أنهم يتركونها ويُعْرِضون عنها، فتبقى مهملة؛ لا تُزْرَعُ، ولا تُسْقى من مياهها، وذلك لقلّة الرجال، وكثرة الحروب، وتراكم الفتن، وقرب الساعة، وقلّة الأمال، وعدم الفراغ لذلك والاهتمام به»(١).

والذي يظهر لي أن ما ذهب إليه النووي ـ رحمه الله ـ في شرحه لهذا الحديث فيه نظر؛ فإن أرض العرب أرض قاحلة شحيحة المياه، قليلة النبات، غالب مياهها من الآبار والأمطار، فإذا تُرِكَت واشتغل عنها أهلها؛ مات زرعها، ولم تَعُد مروجاً وأنهاراً».

وظاهر الحديث يدلُّ على أن بلاد العرب ستكثر فيها المياه، حتى تكون أنهاراً، فتنبت بها النباتات، فتكون مروجاً وحدائق وغابات.

والذي يؤيد هذا أنه ظهر في هذا العصر عيون كثيرة تفجَّرت كالأنهار، وقامت عليها زراعات كثيرة، وسيكون ما أخبر به الصادق عليه فقد روى معاذ بن جبل رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال في غزوة تبوك: «إنكم ستأتون غذا إن شاء الله عين تبوك، وإنكم لن تأتوها حتى يُضْحي النهار، فمَن جاءها منكم؛ فلا يمس من مائها شيئاً حتى آتي». فجئناها وقد سبقنا إليها رجلان، والعين مثل الشراك(٢) تبضُّ(٣) بشيء من ماء؛ قال: فسألهما رسول

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۷ / ۹۷).

<sup>(</sup>٢) (الشراك): بكسر الشين، هو سير النعل.

انظر: «لسان العرب» (١٠ / ٤٥١).

<sup>(</sup>٣) (تبض)؛ بفتح التاء وكسر الموحدة بعدها ضاد معجمة مشدَّدة؛ أي: تسيل بماء قليل. انظر: «شرح النووي لمسلم» (١١٧ / ٤١).

الله على: «هل مسستما من مائها شيئاً؟». قالا: نعم. فسبّهما رسول الله على وقال لهما ما شاء الله أن يقول. قال: ثم غَرَفوا بأيديهم من العين قليلاً قليلاً، حتى اجتمع في شيء قال: ثم غسل رسول الله على فيه يديه ووجهه، ثم أعاده فيها، فجرت العين بماء منهمر، أو قال غزير. . . حتى استقى الناس، ثم قال رسول الله على : «يوشِكُ يا معاذ إن طالت بك حياة أن ترى ما ها هُنا قد مُلِيء جناناً»(١).

## ٤٧ ـ كثرة المطر وقلَّة النبات:

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «لا تقوم الساعة حتى تُمْطِرَ السماء مطراً لا تُكِنُ منها إلا بيوت المدر(١) ولا تُكِنُ منها إلا بيوت الشعر»(١).

وعن أنس رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «لا تقوم الساعة حتى يُمْطَرَ الناس مطراً عامّاً، ولا تُنْبتُ الأرض شيئاً»(1).

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفضائل، باب معجزات النبي ﷺ، (۱۵ / ٤٠ - ٤١ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (المَدَر): هو الطين المتماسك اليابس. وأهل المدر: أهل القرى والأمصار. انظر: «النهاية» لابن الأثير (٤ / ٣٠٩).

<sup>(</sup>۳) «مسند أحمد» (۱۳ / ۲۹۱) (ح ۷۵۵۷)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وهو في «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٣١)؛ قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح».

وانظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٧٤)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٣ / ١٤٠ ـ بهامشه منتخب الكنز).

فإذا كان المطر سبباً في إنبات الأرض؛ فإن لله تعالى أن يوجِدَ ما يمنَعُ هٰذا السبب من ترتب المسبب عليه، والله تعالى خالق الأسباب ومسبباتها، لا يعجزه شيء.

وفي الحديث عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «ليست السَّنةُ بأن لا تُمْطَروا، ولكنَّ السَّنةَ أن تُمْطَروا وتُمْطَروا ولا تُنْبتُ الأرض شيئاً»(١).

## ٤٨ ـ حسر الفرات (١) عن جبل من ذهب:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقومُ الساعة حتى يحسر الفرات عن جبل من ذهب، يقتتل الناس عليه، فيقتل من كل مئة تسعة وتسعون، ويقول كل رجل منهم: لعلي أكون أنا الذي أنجو»(٣).

ذكره الهيثمي، وقال: «رواه أحمد، والبزار، وأبو يعلى... ورجال الجميع ثقات».
 «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٣٠).

وقال ابن كثير: «إسناده جيد، ولم يخرجوه من هذا الوجه». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٨٠)، تحقيق د. طه زيني.

(۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۳۰ ـ مع شرح النووي).

(٢) (الفرات): بضم الفاء، بعده راء مهملة مخففة، وآخره تاء مثناة من فوق، ويقال: إنه معرَّب. والفرات في كلام العرب: الماء العذب. والفرات: نهر عظيم مخرجه فيما زعموا من أرض أرمينية، ثم يدخل بلاد الروم إلى ملطية، ويصب فيها أنهار صغار، ثم يمر بالرقة، ثم يصير أنهاراً تسقي زروع السواد بالعراق، ويلتقي بدجلة قرب واسط، ثم يصبان في خليج العرب (بحر الهند سابقاً).

انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٢٤١ - ٢٤٢).

(٣) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب خروج النار، (١٣ / ٧٨ ـ مع الفتح)، وصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ١٨ ـ مع شرح النووي).

وليس المقصود بهذا الجبل من ذهب (النفط / البترول الأسود)؛ كما يرى ذلك أبو عبية في تعليقه على «النهاية / الفتن والملاحم» لابن كثير(١)، وذلك من وجوه:

١ ـ أن النص جاء فيه: «جبل من ذهب»، والبترول ليس بذهب على
 الحقيقة؛ فإن الذهب هو المعدن المعروف.

٢ ـ أن النبي ﷺ أخبر أن ماء النهر ينحسر عن جبل من ذهب، فيراه الناس، والنفط أو (البترول) يستخرج من باطن الأرض بالآلات من مسافات بعيدة.

٣ ـ أن النبي ﷺ خصَّ الفرات بهذا دون غيره من البحار والأنهار، والنفط نراه يُستخرج من البحار كما يستخرج من الأرض، وفي أماكن كثيرة متعدِّدة.

\$ - أن النبي عَلَيْ أخبر أن الناس سيقتتلون عند هذا الكنز، ولم يحصل أنهم اقتتلوا عند خروج النفط من الفرات أو غيره، بل إن النبي عن نهى مَن حضر هذا الكنز أن يأخذ منه شيئاً؛ كما في الرواية الأخرى عن أبي بن كعب رضي الله عنه؛ قال: لا يزال الناس مختلفة أعناقهم في طلب الدنيا. . . إني سمعتُ رسول الله عنه يقول: «يوشِك الفراتُ أن يُحْسَرَ عَن جبل مِن ذهب، فمَن حَضَرَهُ ؛ فلا يأخُذْ منهُ شيئاً»(٢)، ومَن حمله على

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٠٨)، تحقيق محمد فهيم أبو عبية.

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۱۹ ـ مع شرح النووي).

النفط؛ فإنه يلزمه على قوله هذا النهي عن الأخذ من النفط، ولم يقل به أحدً(١).

وقد رجَّح الحافظ ابن حجر أن سبب المنع من الأخذ من هذا الذهب لما ينشأ عن أخذه من الفتنة والقتال عليه (٢).

### ٤٩ ـ كلام السباع والجمادات للإنس:

ومن أشراط الساعة كلام السباع للإنس، وكلام الجمادات للإنسان، وإخبارها بما حدث في غيابه، وتكلّم بعض أجزاء الإنسان؛ كالفخذ يخبر الرجل بما أحدث أهله بعده.

فقد جاء في الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: جاء ذئبُ إلى راعي الغنم، فأخذ منها شاةً، فطلبه الراعي حتى انتزعها منه. قال: فصعد الذئبُ على تلّ، فأقعى (٣) واستذفر (١)، فقال: عمدتَ إلى رزق رزقنيهِ الله عزَّ وجل انتزعته مني. فقال الرجل: تالله إن رأيتُ كاليوم ذئباً يتكلم! قال الذئب: أعجبُ من هٰذا رجلٌ في النَّخلات بين الحرَّتين

<sup>(</sup>١) انظر: «إتحاف الجماعة» (١ / ٤٨٩ - ٤٩٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۸۱).

<sup>(</sup>٣) (أقعى)؛ الإقعاء: تقول أقعى الكلب إذا جلس على استه. انظر: «ترتيب القاموس» (٣ / ٦٦٣).

<sup>(</sup>٤) (استـذفر): أصلها استثفر، فقلبت الثاء المثلثة ذالاً معجمة. تقول: استثفر الكلب: إذا أدخل ذنبه بين فخذيه حتى يلزق ببطنه.

انظر: «ترتیب القاموس» (۱ / ۱۰)، و «شرح مسند أحمد» (۱۰ / ۲۰۳) لأحمد شاكر.

يخبركم بما مضى وبما هو كائن بعدكم \_ وكان الرجل يهوديًا \_، فجاء الرجل النبي عَلَيْ ، وأخبره ، فصدَّقه النبي عَلَيْ ، ثم قال النبي عَلَيْ : «إنها أمارة من أمارات بين يدي الساعة ، قد أوشك الرجل أن يخرج فلا يرجع حتى تُحَدِّثَه نعلاه وسوطُه ما أحدث أهله بعدَه » . رواه الإمام أحمد(١) .

# ٥٠ ـ تمنَّى الموتِ من شدَّة البلاء:

عن أبي هريرة رضِي الله عنه أن رسول الله علي قال: «لا تقوم الساعة حتى يمرَّ الرجل بقبر الرجل، فيقول: يا ليتني مكانه»(٣).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱۰ / ۲۰۲ ـ ۲۰۳) (ح ۸۰٤۹)، تحقیق وشرح أحمد شاکر، وقال: «إسناده صحیح».

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۳ / ۸۳ - ۸۵ - بهامشه منتخب كنز العمال).

وقال الألباني: «هذا سندٌ صحيح، رجاله ثقات رجال مسلم؛ غير القاسم هذا (أحد رواة الحديث)، وهو ثقة اتفاقاً، وأخرج له مسلم في المقدمة». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م1 / ٣١) (ح ١٢٢).

ورواه الترمذي في أبواب الفتن، باب ما جاء في كلام السباع، (٦ / ٤٠٩)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح، لا نعرفه إلا من حديث القاسم بن الفضل والقاسم بن الفضل ثقة مأمون عند أهل الحديث، وثقه يحيى بن سعيد وعبدالرحمن بن مهدي».

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، (١٣ / ٨١ - ٨٨ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٣٤ ـ مع شرح النووي).

وعنه رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «والذي نفسي بيده؛ لا تذهب الدنيا حتى يمرَّ الرجل على القبر، فيتمرَّغَ عليه، ويقولَ: يا ليتني كنت مكان صاحب هذا القبر، وليس به الدَّين؛ إلا البلاء»(١).

وتمنِّي الموت يكون عند كثرة الفتن، وتغيُّر الأحوال، وتبديل رسوم الشريعة، وهذا إن لم يكن وقع؛ فهو واقعٌ لا محالة.

قال ابن مسعود رضي الله عنه: «سيأتي عليكم زمانٌ لو وَجَدَ أحدُكُم الموت يُباع الشتراه، وكما قيل:

وهٰذا العَيْشُ مَا لا خَيْرَ فيهِ ألا مَوْتٌ يُباعُ فأَشْتَريهِ»(١)

قال الحافظ العراقي (٣): «ولا يلزم كونه في كل بلد، ولا كل زمن، ولا في بعض ولا في جميع الناس، بل يصدق اتّفاقه للبعض في بعض الأقطار في بعض الأزمان، وفي تعليق تمنّيه بالمرور إشعار بشدَّة ما نزل بالناس من فساد الحال حالتئذ، إذ المرء قد يتمنّى الموت من غير استحضار لهيئته، فإذا

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۳۴ ـ مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٢) «فيض القدير» (٦ / ٤١٨).

<sup>(</sup>٣) هو زين الدين عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن العراقي الكردي الشافعي، ولد في سنة خمس وعشرين وسبع مئة، وكان من الحفاظ، رحل إلى دمشق وحلب والحجاز والإسكندرية، وأخذ عن العلماء الكبار، وله مصنفات كثيرة في الحديث؛ منها: «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار»، و «تقريب الأسانيد»، وشرحه «طرح التثريب»، توفي زين الدين سنة ست وثمان مئة للهجرة رحمه الله.

انظر ترجمته في : «شذرات الذهب» (۷ / ٥٥ - ٥٩)، ومقدمة كتاب «طرح التثريب» (۱ / ۲ - ۹) للشيخ محمود حسن ربيع .

شاهد الموتى، ورأى القبور؛ نشز بطبعه، ونفر بسجيَّتِهِ من تمنَّيه، فلقوّة الشدة لم يصرفه عنه ما شاهده من وحشة القبور، ولا يناقض هذا النهي عن تمني الموت؛ لأن مقتضى هذا الحديث الإخبار عما يكون، وليس فيه تعرُّض لحكم شرعيًّ »(١).

وأخبر النبي على الناس شدَّة وعناءً، حتى يتمَنَّوْنَ الدَّجَال، ففي الحديث عن حُذيفة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الناس زمانٌ يتمَنَّوْنَ فيه الدَّجَال». قلت: يا رسول الله! بأبي وأمي مم ذاك؟ قال: «ممَّا يلقون من العناء والعناء»(٢).

### ١٥ - كثرة الروم(٣) وقتالهم للمسلمين:

قال المستورد القرشي عند عمرو بن بن العاص رضي الله عنهما: سمعتُ رسول الله عنه يقول: «تقوم الساعة والروم أكثر الناس». فقال له عمرو: أبصر ما تقول. قال: أقول ما سمعتُ من رسول الله عنه (١٠).

وجاء في حديث عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ «اعدُدْ ستاً بين يدي الساعة. . . (فذكر منها:) ثم هدنة

<sup>(</sup>١) «فيض القدير» (٦ / ٤١٨)، وانظر: «فتح الباري» (١٣ / ٧٥ - ٧٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في «الأوسط»، والبزار بنحوه، ورجالهما ثقات. انظر: «مجمع الزوائد» (٧ / ٢٨٤ ـ ٢٨٥).

 <sup>(</sup>٣) (السروم): من سلالة العيص بن إسحاق بن إبراهيم عليهما السلام. انظر:
 «النهاية / الفتن والملاحم» (ص ٥٨)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٢ ـ مع شرح النووی).

تكون بينكم وبين بني الأصفر(١)، فيغدرون، فيأتونكم تحت ثمانين غاية (٢)، تحت كل غاية اثنا عشر ألفاً»(٣).

وعن جابر بن سمرة عن نافع بن عُتبة ؛ قال: كنا مع رسول الله عني . . فحفظتُ منه أربع كلمات أعدُّهن في يدي ؛ قال: «تغزون جزيرة العرب فيفتحها الله، ثم تغزون الروم فيفتحها الله، ثم تغزون الرَّّم فيفتحها الله، ثم تغزون الرَّّم فيفتحه الله».

قال: فقال نافع: «يا جابر! لا نرى الدَّجَال يخرج حتى تفتح الروم»(١).

وقد جاء وصف للقتال الذي يقع بين المسلمين والروم، ففي الحديث عن يسير بن جابر؛ قال: هاجت ريع حمراء بالكوفة، فجاء رجل ليس له هجيري و إلا: يا عبدالله بن مسعود! جاءت الساعة. قال: فقعد وكان متّكناً من فقال: إن الساعة لا تقوم حتى لا يُقْسَم ميراث، ولا يُفْرَحَ

<sup>(</sup>١) بنو الأصفر: هم الروم. انظر: «فتح الباري» (٦ / ٦٧٨).

<sup>(</sup>٢) (غاية)؛ أي: راية. وسميت بذلك لأنها غاية المتبع إذا وقفت وقف.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٤٠٤)، و «فتح الباري» (٦ / ٦٧٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، وقد سبق تخريجه (ص ٦٠).

<sup>(</sup>٤) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) (هجيرى)؛ بكسر الهاء والجيم المشدودة مقصورة الألف؛ أي: دأبه وشأنه وعادته وديدنه ذلك.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ٢٤٦)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٢٤).

بغنيمة . ثم قال بيده هكذا ، ونحاها نحو الشام ، فقال : عدوٌّ يجمعون لأهل إ الإسلام، ويجمع لهم أهل الإسلام. قلت: الروم تعني؟ قال: نعم، وتكون عند ذاكم القتال ردَّة شديدة، فيشترط المسلمون شرطة(١) للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى يحجز بينهم الليل، فيفيء هؤلاء وهؤلاء كل غير غالب، وتفنى الشرطة، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون، حتى يحجز بينهم الليل، فيفيء هؤلاء وهؤلاء كل غير غالب، ثم تفنى الشرطة، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى يمسوا، فيفيء هؤلاء وهؤلاء كلُّ غير غالب، وتفني الشرطة، فإذا كان يوم الرابع؛ نُهَدَ (٢) إليهم بقيَّة أهل الإسلام، فيجعل الله الدبرة(٣) عليهم، فيقتتلون مقتلة؛ إما قال: لا يُرى مثلها، وإما قال: لم يُر مثلها، حتى إن الطائر ليس بجنباتهم، فما يخلفهم حتى يخر ميتاً، فيتعادُّ بنو الأب كانوا مئة، فلا يجدونه بقى منهم إلا الرجل الواحد، فبأي غنيمة يفرح، أو أي ميراث يقاسم؟ فبينما هم كذلك؛ إذ سمعوا ببأس هو أكبر من ذلك، فجاءهم الصريخ: إن الدُّجَّال قد خلفهم في ذراريهم، فيرفضون ما في أيديهم، ويُقبلون، فيبعثون عشرة فوارس طليعة.

 <sup>(</sup>۱) (الشرطة)؛ بضم الشين، وهي أول طائفة من الجيش تشهد الوقعة.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۲ / ٤٦٠)، و «شرح النووي لمسلم» (۱۸ /

<sup>.( 7 £</sup> 

<sup>(</sup>٢) (نهد)؛ بفتح النون والهاء؛ أي: نهض وتقدم.

<sup>«</sup>شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۲۶).

<sup>(</sup>٣) (الدبرة): بفتح الدال والباء؛ أي: جعل الله الهزيمة عليهم.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٩٨) لابن الأثير.

قال رسول الله على الله الله الله الله على الأعرف أسماءهم وأسماء آبائهم وألوان خيولهم، هم خير فوارس على ظهر الأرض يومئذ، أو من خير فوارس على ظهر الأرض يومئذ»(١).

وهذا القتال يقع في الشام في آخر الزمان، قبل ظهور الدجال، كما دلًت على ذلك الأحاديث، ويكون انتصار المسلمين على الروم تهيئة لفتح القسطنطينية، ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى ينزل الروم بالأعماق (٢) أو بدابق (٣)، فيخرج إليهم جيشٌ من المدينة، من خيار أهل الأرض يومئذ، فإذا تصافوا؛ قالت الروم: خلوا بيننا وبين الذي سبوا منا نقاتلهم. فيقول المسلمون: لا والله لا نخلي بينكم وبين إخواننا، فيقاتلونهم، فيهزم ثلث لا يتوب الله عليهم أبداً، ويُقتل ثلثهم أفضل الشهداء عند الله، ويفتح الثلث لا يفتنون أبداً، فيفتحون قسطنطينية، فبينما هم يقتسمون الغنائم، قد علقوا سيوفهم بالزيتون، إذ صاح فيهم الشيطان: إن المسيح قد خلفكم في أهليكم، فيخرجون، وذلك باطل، فإذا جاؤوا الشام؛ خرج، فبينما هم يعدون

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۲ - ۲۰ - مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٢) (الأعماق): قال ياقوت الحموي: «هي كورة قرب دابق، بين حلب وأنطاكية، وهما في الشام».

<sup>«</sup>معجم البلدان» (١ / ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) (دابق): بكسر الباء وروي بفتحها وآخره قاف: قرية قرب حلب، من أعمال عزاز، بينها وبين حلب أربعة فراسخ.

<sup>«</sup>معجم البلدان» (٢ / ٤١٦).

للقتال، يسوُّون الصفوف، إذ أُقيمت الصلاة، فينزل عيسى بن مريم يطاقي الله المعالم المعا

وعن أبي المدرداء رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «إن فسطاط(٢) المسلمين يوم الملحمة في أرض بالغوطة(٣)، في مدينة يقال لها: دمشق، من خير مدائن الشام»(١).

قال ابن المنيران: «أما قصة الروم؛ فلم تجتمع إلى الآن، ولا بلغنا أنهم غزوا في البر في هذا العدد، فهي من الأمور التي لم تقع بعد، وفيه بشارة ونذارة، وذلك أنه دلً على أن العاقبة للمؤمنين، مع كثرة ذلك

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۱ - ۲۲ ـ مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٢) (الفسطاط): بضم الفاء وكسرها: المدينة التي فيها مجتمع الناس، وكل مدينة فسطاط.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) (الغوطة)؛ بضم الغين ثم واو ساكنة وطاء مهملة: من الغائط، وهو المطمئن من الأرض، وهي موضع بالشام تحيط بها جبال عالية وبها أنهار وأشجار متصلة، وفيها تقع مدينة دمشق.

انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٢١٩).

<sup>(</sup>٤) «سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب في المعقل من الملاحم، (١١ / ٤٠٦ ـ مع عون المعبود).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢ / ٢١٨) (ح ٢١١٢).

<sup>(</sup>٥) هو الحافظ زين الدين عبداللطيف بن تقي الدين محمد بن منير الحلبي ثم المصرى، توفى سنة (٨٠٤هـ) رحمه الله.

انظر: «شذرات الذهب» (٧ / ٤٤).

الجيش، وفيه بشارة إلى أن عدد جيوش المسلمين سيكون أضعاف ما هو عليه»(١).

### ٥٢ - فتح القسطنطينية (٢):

ومنها فتح مدينة القسطنطينية - قبل خروج الدجّال - على يدي المسلمين، والذي تدلُّ عليه الأحاديث أن هذا الفتح يكون بعد قتال الروم في الملحمة الكبرى، وانتصار المسلمين عليهم، فعندئذ يتوجّهون إلى مدينة القسطنطينية، فيفتحها الله للمسلمين بدون قتال، وسلاحهم التكبير والتهليل.

ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: «سمعتُم بمدينة جانبٌ منها في البر وجانبٌ منها في البحر؟». قالوا: نعم يا رسول الله. قال: «لا تقوم الساعة حتى يغزوها سبعون ألفاً من بني إسحاق، فإذا جاؤوها نزلوا، فلم يقاتلوا بسلاح، ولم يرموا بسهم؛ قالوا: لا إلىه والله أكبر، فيسقط أحد جانبيها ـ قال ثور (٣) (أحد رواة

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٦ / ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) مدينة الروم، ويقال لها قسطنطينية، وهي معروفة الآن بـ (اسطنبول) أو (استنبول)، من مدن تركيا، وكانت تعرف قديماً باسم (بيزنطة)، ثم لما ملك قسطنطين الأكبر ملك الروم بني عليها سوراً، وسماها قسطنطينية، وجعلها عاصمة ملكه، ولها خليج من جهة البحر يطيف بها من وجهين مما يلي الشرق والشمال، وجانباها الغربي والجنوبي في البر. انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٣٤٧ ـ ٣٤٧) لياقوت الحموى.

<sup>(</sup>٣) هو ثور بن زيد الديلي مولاهم المدني ، الثقة ، توفي سنة (١٣٥هـ) رحمه الله . انظر: «صحيح مسلم» (١٨ / ٤٣ ـ نووي) ، و «تهذيب التهذيب» (٢ / ٣١ ـ ٣٢) .

الحديث): لا أعلمه إلا قال: \_ الذي في البحر، ثم يقولوا الثانية: لا إله إلا الله والله أكبر؛ فيسقط جانبها الآخر، ثم يقولوا: لا إله إلا الله والله أكبر؛ فيفرج لهم، فيدخلوها، فيغنموا، فبينما هم يقتسمون الغنائم، إذ أكبر؛ فيفرج لهم، فقال: إن الدَّجَال قد خرج، فيتركون كل شيء ويرجعون»(١).

وقد أشكل قوله في هذا الحديث: «يغزوها سبعون ألفاً من بني إسحاق»، والروم من بني إسحاق؛ لأنهم من سلالة العيص بن إسحاق بن إبراهيم الخليل عليهما السلام(٢)، فكيف يكون فتح القسطنطينية على أيديهم؟!

قال القاضي عياض: «كذا هو في جميع أصول «صحيح مسلم»: من بني إسحاق».

ثم قال: «قال بعضهم: المعروف المحفوظ: «من بني إسماعيل»، وهو الذي يدلُ عليه الحديث وسياقه؛ لأنه إنما أراد العرب»(٣).

وذهب الحافظ ابن كثير إلى أن هذا الحديث «يدلُّ على أن الروم يسلِمون في آخر الزمان، ولعلَّ فتح القسطنطينية يكون على أيدي طائفة منهم؛ كما نطق به الحديث المتقدِّم؛ أنه يغزوها سبعون ألفاً من بنى

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۶۳ - ۶۶ - مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٥٨)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٤٣ ـ ٤٤).

إسحاق».

واستشهد على ذلك بأنهم مدحوا في حديث المستورد القرشي، فقد قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «تقوم الساعة والروم أكثر الناس». فقال له عمرو بن العاص: أبصر ما تقول. قال: أقول ما سمعتُ من رسول الله عند قال: لئن قلت ذلك إن فيهم لخصالاً أربع: إنهم لأحلم الناس عند فتنة، وأسرعهم إفاقة بعد مصيبة، وأوشَكَهُم كرَّة بعد فرَّة، وخيرهم لمسكين ويتيم وضعيف، وخامسة حسنة جميلة، وأمنعهم من ظلم الملوك(۱).

قلت: ويدلُّ أيضاً على أن الروم يسلمون في آخر الزمان حديث أبي هريرة السابق في قتال الروم، وفيه أن الروم يقولون للمسلمين: «خلُّوا بيننا وبين الذين سبوا منا نقاتلهم، فيقول المسلمون: لا والله لا نخلِّي بينكم وبين إخواننا»(٢)، فالروم يطلبون من المسلمين أن يتركوهم يقاتلون من سبي منهم؛ لأنهم أسلموا، فيرفض المسلمون ذلك، ويبينون للروم أن من أسلم منهم فهو من إخواننا، لا نسلمه لأحد، وكون غالب جيش المسلمين ممن سبي من الكفار ليس بمستغرب.

قال النووي: «وهذا موجودٌ في زماننا، بل معظم عساكر الإسلام في بلاد الشام ومصر سُبوا ثم هم اليوم بحمد الله يَسبُون الكفار، وقد سَبوهم في زماننا مراراً كثيرة، يسبون في المرة الواحدة من الكفار ألوفاً، ولله الحمد

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۲ \_ مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم» (١٨ / ٢١ ـ مع شرح النووي).

على إظهار الإسلام وإعزازه»(١).

ويؤيّد كون هذا الجيش الذي يفتح القسطنطينية من بني إسحاق أن جيش الروم يبلغ عددهم قريباً من ألف ألف، فيقتل بعضهم، ويسلم بعضهم، ويكون من أسلم مع جيش المسلمين الذي يفتح القسطنطينية، والله أعلم.

وفتح القسطنطينية بدون قتال لم يقع إلى الآن، وقد روى الترمذي عن أنس بن مالك أنه قال: «فتح القسطنطينية مع قيام الساعة».

ثم قال الترمذي: «قال محمود ـ أي: ابن غيلان شيخ الترمذي ـ: هذا حديثٌ غريبٌ، والقسطنطينية هي مدينة الروم، تُفْتَح عند خروج الدَّجَال، والقسطنطينية قد فُتِحت في زمان بعض أصحاب النبي ﷺ (٢).

والصحيح أن القسطنطينية لم تُفْتَح في عصر الصحابة؛ فإن معاوية رضي الله عنه بعث إليها ابنه يزيد في جيش فيهم أبو أيوب الأنصاري، ولم يتمَّ لهم فتحها، ثم حاصرها مسلمة بن عبدالملك، ولم تُفْتَح أيضاً، ولكنّه صالح أهلها على بناء مسجد بها٣٠.

وفتح الترك أيضاً للقسطنطينية كان بقتال، ثم هي الأن تحت أيدي الكفار، وستفتح فتحاً أخيراً كما أخبر بذلك الصادق المصدوق على .

قال أحمد شاكر: «فتح القسطنطينية المبشِّر به في الحديث سيكون

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۲۱).

<sup>(</sup>٢) «جامع الترمذي»، باب ما جاء في علامات خروج الدجال، (٦ / ٤٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية في الفتن والملاحم» (١ / ٦٢)، تحقيق د. طه زيني.

في مستقبل قريب أو بعيدٍ يعلمه الله عز وجل، وهو الفتح الصحيح لها حين يعود المسلمون إلى دينهم الذي أعرضوا عنه، وأما فتح الترك الذي كان قبل عصرنا هذا؛ فإنه كان تمهيداً للفتح الأعظم، ثم هي قد خرجت بعد ذلك من أيدي المسلمين، منذ أعلنت حكومتهم هناك أنها حكومة غير إسلامية وغير دينية، وعاهدت الكفار أعداء الإسلام، وحكمت أمتها بأحكام القوانين الوثنية الكافرة، وسيعود الفتح الإسلامي لها إن شاء الله كما بشر به رسول الله على (1).

## ٥٣ ـ خروج القحطاني:

في آخر الزمان يخرج رجلٌ من قحطان، تدين له الناس بالطاعة، وتجتمع عليه، وذلك عند تغير الزمان، ولهذا ذكره الإمام البخاري في باب تغير الزمان.

روى الإمام أحمد والشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه أن يسوق الناس الله عنه الله عنه الله عنه أن سوق الناس بعصاه»(٢).

قال القرطبي: «قوله: «يسوق الناس بعصاه» كناية عن استقامة

<sup>(</sup>۱) حاشية «عمدة التفسير عن ابن كثير» (۲ / ۲۰۹)، اختصار وتحقيق الشيخ أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱۸ / ۱۰۳) (ح ۹۳۹۰)، شرح أحمد شاكر، أتمه وأكمله د. الحسيني عبدالمجيد هاشم. و «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب تغير الزمان حتى تُعْبَد الأوثان، (۱۳ / ۷۲ مع الفتح)، و «صحيح مسلم» كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۳۳ مع شرح النووي).

الناس، وانعقادهم إليه، واتفاقهم عليه، ولم يُرد نفس العصا، وإنما ضرب بها مثلًا لطاعتهم له، واستيلائه عليهم ؟ إلا أن في ذكرها دليلًا على خشونته عليهم، وعنفه بهم ١٠٠٠.

قلت: نعم؛ سوقه الناس بعصاه كناية عن طاعة الناس له، ورضوخهم لأمره؛ إلا أن ما أشار إليه القرطبي من خشونته عليهم ليس بالنسبة للجميع؛ كما يظهر من كلامه، بل إنما يقسو على أهل المعصية منهم، فهو رجل صالح، يحكم بالعدل، ويؤيد ذلك ما نقله ابن حجر عن نعيم بن حماد(٢) أنه روى من وجه قوي عن عبدالله بن عمرو أنه ذكر الخلفاء، ثم قال: «ورجلٌ من قحطان».

وأيضاً ما أخرجه بسند جيِّد عن ابن عباس أنه قال فيه: «ورجلٌ من قحطان، كلهم صالح»(٣).

<sup>(</sup>۱) «التذكرة» (ص ٦٣٥).

<sup>(</sup>٢) نعيم بن حماد الخزاعي، من الحفاظ الكبار، روى عنه البخاري مقروناً، وروى له مسلم في المقدمة، وأصحاب السنن إلا النسائي، وثقه الإمام أحمد، ويحيى بن معين، والعجلي، وقال أبو حاتم: «صدوق»، وضعفه النسائي، وقال الذهبي: «أحد الأئمة الأعلام على لين في حديثه»، وقال ابن حجر: «صدوق يخطىء كثيراً»، ونقل الذهبي عن نعيم أنه قال: «كنت جهميًا، فلذلك عرفت كلامهم فلما طلبت الحديث علمتُ أن مآلهم إلى التعطيل»، توفي سنة (٢٢٨هـ) رحمه الله.

انظر: «تذكرة الحفاظ» (۲ / ٤١٨ ـ ٤٢٠)، و «ميزان الاعتدال» (٤ / ٢٦٧ ـ ٢٠٠)، و «تقريب التهذيب» (۲ / ٣٠٥)، و «تقريب التهذيب» (۲ / ٣٠٥)، و «خلاصة تذهيب تهذيب الكمال» (ص وهدي الساري مقدمة فتح الباري» (ص ٤٤٧)، و «خلاصة تذهيب تهذيب الكمال» (ص ٤٠٣).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٦ / ٥٣٥).

ولما حدَّث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما بأنه سيكون ملك من قحطان؛ غضب معاوية رضي الله عنه، فقام، فأثنى على الله بما هو أهله، ثم قال: أما بعد؛ فإنه بلغني أن رجالاً منكم يتحدَّثون بأحاديث ليست في كتاب الله، ولا تُؤثَرُ عن رسول الله عنه، فأولئك جهالكم، فإياكم والأماني التي تُضِلُ أهلها؛ فإني سمعتُ رسول الله على وجهه؛ يقول: «إن هذا الأمر في قريش، لا يعاديهِم أحدٌ؛ إلا كبَّه الله على وجهه؛ ما أقاموا الدين». رواه البخاري(۱).

وإنما أنكر معاوية خشية أن يظن أحد أن الخلافة تجوز في غير قريش، مع أن معاوية رضي الله عنه لم ينكر خروج القحطاني؛ فإن في حديث معاوية قوله: «ما أقاموا الدين»، فإذا لم يُقيموا الدين؛ خرج الأمر من أيديهم، وقد حصل هذا؛ فإن الناس لم يزالوا في طاعة قريش إلى أن ضعف تمستكهم بالدين، فضعف أمرهم، وتلاشى، وانتقل الملك إلى غيرهم").

وهذا القحطاني ليس هو الجهجاه (٣)؛ فإن القحطاني من الأحرار؛ لأنه نسبه إلى قحطان الذي تنتهي أنساب أهل اليمن من حمير وكندة وهمدان وغيرهم إليه (١)، وأما الجهجاه؛ فهو من الموالي.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب مناقب قريش، (٦ / ٥٣٢ ـ ٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (١٣ / ١١٥).

<sup>(</sup>٣) خلافاً للقرطبي؛ فإنه قال في «التذكرة» (ص ٦٣٦): «ولعل هذا الرجل القحطاني هو الرجل الذي يقال له الجهجاه».

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» (٦ / ٥٤٥ و١٣ / ٧٨).

ويؤيّد ذلك ما رواه الإمام أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عليه: «لا يذهب الليل والنهار حتى يملك رجلٌ من الموالي؛ يقال له: جهجاه»(١).

#### ٤ ٥ ـ قتال اليهود:

ومنها قتال المسلمين لليهود في آخر الزمان، وذلك أن اليهود يكونون من جند الدَّجَال، فيقاتلهم المسلمون الذين هم جند عيسى عليه السلام، حتى يقول الشجر والحجر: يا مسلم! يا عبدالله! هذا يهوديُّ ورائي، تعال فاقتله.

وقد قاتل المسلمون اليهود من زمن النبي على التصروا عليهم، وأجلوهم من جزيرة العرب؛ امتثالًا لقول النبي على: «لأخْرِجَنَّ اليهود والنصارى من جزيرة العرب، حتى لا أدع إلا مسلماً» (٢).

ولكن هذا القتال ليس هو القتال الذي هو من أشراط الساعة، وجاءت به الأحاديث الصحيحة؛ فإن النبي عليه أخبر أن المسلمين سيقاتلونهم إذا خرج الدَّجَال، ونزل عيسى عليه السلام.

روى الإمام أحمد عن سَمُرة بن جُنْدَب رضي الله عنه حديثاً طويلاً في خطبة النبي علية يوم كسفت الشمس. . . (وفيه أنه ذكر الدَّجَال، فقال):

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱٦ / ١٥٦) (ح ٨٣٤٦)، شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «من الموالي» . «إسناده صحيح ، والحديث في صحيح مسلم» (۱۸ / ٣٦) بدون لفظة: «من الموالي» .

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الجهاد والسیر، باب إجلاء الیهود من الحجاز، (۱۲ / q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q - q -

«وإنه يحصر المؤمنين في بيت المقدس، فيزلزلون زلزالاً شديداً، ثم يهلكه الله تبارك وتعالى وجنوده حتى أن جذم الحائط ـ أو قال: أصل الحائط، وقال حسن الأشيب(١): وأصل الشجرة ـ لينادي ـ أو قال: يقول ـ يا مؤمن! \_ أو قال: يا مسلم ـ هذا يهوديّ ـ أو قال: هذا كافرٌ ـ تعال فاقتله».

قال: «ولن يكون ذلك كذلك حتى تروا أموراً يتفاقم شأنها في أنفسكم، وتسألون بينكم: هل كان نبيُّكم ذكر لكم منها ذكراً؟»(٢).

وروى الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على الله على الله على الله على الله على المسلمون، قال: «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود، فيقتلهم المسلمون، حتى يختبىء اليهودي من وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم! يا عبدالله! هذا يهودي خلفي، فتعال، فاقتله؛ إلا الغرقد (١٠)؛ فإنه من شجر اليهود» (١٠).

وهذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>۱) هو أبو علي الحسن بن موسى الأشيب البغدادي الثقة، قاضي طبرستان والموصل وحمص، روى عنه الإمام أحمد، وتوفي سنة ثمان أو تسع أو عشر ومئتين رحمه الله. انظر: «تهذيب التهذيب» (۲ / ۳۲۳).

<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» (٥ / ١٦ - بهامشه منتخب كنزل العمال).

قال ابن حجر: «إسناده حسن». «فتح الباري» (٦ / ٦١٠).

<sup>(</sup>٣) (الغرقد)؛ قال النووي: «نوع من شجر الشوك، معروف ببلاد المقدس، وهناك يكون قتل الدجال واليهود». «شرح مسلم» (١٨ / ٤٥).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري»، كتاب الجهاد، باب قتال اليهود، (٦ / ١٠٣ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة (١٨ / ٤٤ ـ ٤٥ ـ مع شرح النووي).

والدي يظهر من سياق الأحاديث أن كلام الحجر والشجر ونحوه حقيقة، وذلك لأن حدوث تكلّم الجمادات ثابتٌ في غير أحاديث قتال اليهود، وقد سبق أن أفردتُ لهذا مبحثاً خاصًا به ؛ لأنه من علامات الساعة .

وإذا كانت الجمادات تتكلَّم في ذلك الوقت؛ فلا داعي لحمل كلام الشجر والحجر على المجاز؛ كما ذهب إلى ذلك بعض العلماء(١)؛ فإنه ليس هناك دليل يوجِبُ حمل اللفظ على خلاف حقيقته، ونطق الجماد قد ورد في آياتٍ من القرآن:

منها قوله تعالى: ﴿ أَنْطَفَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الصف: ٢١].

وقوله: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وجاء في الحديث عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله على فكان أكثر خطبته عن الدجّال، وحذّرناه، فذكر خروجه، ثم نزول عيسى عليه السلام لقتله، وفيه: «قال عيسى عليه السلام: افتحوا الباب، فيُفْتَحُ، ووراءه الدجّال، معه سبعون ألف يهوديّ ؛ كلهم ذو سيف محلّى وساج (٢)، فإذا نظر إليه الدجّال؛ ذاب كما يذوب الملح في الماء،

<sup>(</sup>۱) انظر: «هداية الباري إلى ترتيب صحيح البخاري» (۱ / ۳۱۷)، و «العقائد الإسلامية» لسيد سابق، (ص ٥٤)، واختار ابن حجر أن نطق الجمادات من شجر وحجر حقيقة.

انظر: «فتح الباري» (٦ / ٦١٠).

<sup>(</sup>٢) (الساج): هو الطيلسان الضخم الغليظ، وقيل: الطيلسان المقور، وقيل: =

وينطلق هارباً، ويقول عيسى عليه السلام: إنَّ لي فيك ضربةً لن تسبِقني بها، فيذكره عند باب اللدِّ الشرقي، فيقتله، فيهزم الله اليهود، فلا يبقى شيءٌ ممَّا خَلَق الله يتوارى به يهوديٍّ إلا أنطق الله ذلك الشيء؛ لا حجر، ولا حائط، ولا دابَّة؛ إلا الغرقدة؛ فإنها من شجرهم لا تنطق»(١).

فالحديث فيه التصريح بنطق الجمادات.

وأيضاً؛ فإن استثناء شجر الغرقد من الجمادات بكونها لا تخبر عن اليهود؛ لأنها من شجرهم، يدل على أنه نطق حقيقي، ولو كان المراد بنطق الجمادات المجاز؛ لما كان لهذا الاستثناء معنى.

ولو حملنا كلام الجمادات على المجاز؛ لم يكن ذلك بالأمر الخارق في قتال اليهود في آخر الزمان، وكانت هزيمتهم أمام المسلمين كهزيمة غيرهم من الكفار الذين قاتلهم المسلمون وظهروا عليهم، ولم يرد في قتالهم مثل ما ورد في قتال اليهود من الدلالة على المختبىء(٢) بنطق الجمادات، فإذا لاحظنا أن الحديث في أمر مستغرب يكون آخر الزمان هو من علامات الساعة؛ دلَّ ذلك على أن النَّطق في قتال اليهود حقيقيًّ، وليس

= الطيلسان الأخضر.

انظر: «لسان العرب» (٢ / ٣٠٢ ـ ٣٠٣).

(۱) «سنن ابن ماجه» (۲ / ۱۳۵۹ ـ ۱۳۹۳) (ح ۲۰۷۷).

قال ابن حجر: «أخرجه ابن ماجه مطولاً ، وأصله عند أبي داود ، ونحوه في حديث سمرة عند أحمد بإسناد حسن ، وأخرجه ابن منده في كتاب الإيمان من حديث حذيفة بإسناد صحيح » . «فتح الباري» (٦ / ٦٠٠) .

(٢) انظر: «إتحاف الجماعة» (١ / ٣٣٧ ـ ٣٣٨).

مجازاً عن انكشافهم أمام المسلمين، وعدم قدرتهم على الدفاع عن أنفسهم ؟ كما قيل، والله أعلم.

#### ٥٥ ـ نفي المدينة لشرارها ثم خرابها آخر الزمان:

حثَّ النبي ﷺ على سكنى المدينة، ورغَّب في ذلك، وأخبر أنه لا يخرج أحدٌ منها رغبةً عنها إلا أخلف الله فيها مَن هو خيرٌ منه.

وأخبر أن من علامات الساعة نفي المدينة لخبثها، وهم شرار الناس؛ كما ينفى الكير خبث الحديد.

روى الإمام مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «يأتي على الناس زمانٌ يدعو الرجل ابن عمه وقريبه هلم إلى الرخاء، هلم إلى الرخاء، والمدينة خيرٌ لهم لو كانوا يعلمون، والذي نفسي بيده؛ لا يخرج منهم أحدٌ رغبةً عنها؛ إلا أخلف الله فيها خيراً منه، ألا إن المدينة كالكير يخرج الخبيث، لا تقوم الساعة حتى تنفي المدينة شرارها كما ينفي الكير خبث الحديد»(۱).

وقد حمل القاضي عياضٌ نفي المدينة لخبثها على زمن النبي عَيْدٌ ؛ لأنه لم يكن يصبر على الهجرة والمقام في المدينة إلا مَن كان ثابت الإيمان، وأما المنافقون وجهَلة الأعراب؛ فلا يصبرون على شدَّة المدينة ولأوائها، ولا يحتسبون من الأجر في ذلك.

وحمله النووي على زمن الدُّجَّال، واستبعد ما اختاره القاضي

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الحج، باب المدينة تنفي خبثها وتسمى طابة وطيبة، (۹ / ۱۵۳ ـ مع شرح النووي).

عياض، وذكر أنه يحتمل أن يكون ذلك في أزمان متفرِّقة(١).

وذكر الحافظ ابن حجر أنه يحتمل أن يكون المراد كلًّا من الزمنين:

زمن النبي على الله عنه الما الله عنه الأعرابي الله عنه المحاري عن جابر رضي الله عنه : جاء أعرابي إلى النبي على الإسلام، فجاء من الغد محموماً، فقال : أقلني الأبي الله عنه على الإسلام المدينة كالكير، تنفي خَبَنُها، وينصح طيبها (٢).

والزمن الثاني زمن الدجَّال؛ كما في حديث أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ أنه ذكر الدَّجَال، ثم قال: «ثم ترجف المدينة بأهلها ثلاث رَجَفات، فيُخْرِجُ الله إليه كل كافر ومنافق».

رواه البخاري(٣).

وأما ما بين ذلك من الأزمان؛ فلا؛ فإن كثيراً من فضلاء الصحابة قد خرجوا بعد النبي عبيدة، وابن المدينة؛ كمعاذ بن جبل، وأبي عبيدة، وابن مسعود، وطائفة، ثم خرج علي، وطلحة، والزُّبير، وعمار، وغيرهم، وهم من أطيب الخلق، فدلً على أن المراد بالحديث تخصيص ناس دون ناس، ووقت دون وقت؛ بدليل قوله تعالى: ﴿ومِنْ أَهْلِ المَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح صحيح مسلم» للنووي (٩ / ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب فضائل المدينة، باب المدينة تنفي الخبث، (٤ / ٩٦ ـ مع الفتح).

 <sup>(</sup>٣) اصحيح البخاري، كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة،
 (٤) مع الفتح).

النَّفاق﴾ [التوبة: ١٠١]، والمنافق خبيث بلا شك(١).

وأما خروج الناس بالكلية من المدينة؛ فذلك في آخر الزمان، قرب قيام الساعة، ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله على يقول: «تتركُونَ المدينة على خير ما كانت، لا يغشاها إلا العوافي ـ يريد عوافي السباع والطير ـ وآخر مَن يُحْشَر راعيان من مُزينة، يُريدان المدينة، ينعقان بغنمهما، فيجدانها وحشاً، حتى إذا بلغا ثنية الوداع؛ خرًا على وجوههما»(٢).

رواه البخاري.

وروى الإمام مالكُ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لتتركن المدينة على أحسن ما كانت، حتى يدخل الكلب أو الذئب، فيغذى (٣) على بعض سواري المسجد، أو على المنبر». فقالوا: يا رسول الله! فلمن تكون الثمار ذلك الزمان؟ قال: «للعوافى: الطير والسباع» (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح الباري» (٤ / ٨٨).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب فضائل المدينة، باب من رغب عن المدينة، (٥ / ٩٠ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) (يغذى)؛ أي: يبول عليها. يقال: غذي ببوله إذا ألقاه دفعة دفعة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٣٤٧).

<sup>(</sup>٤) «الموطأ» (٢ / ٨٨٨) للإمام مالك، تصحيح وتخريج محمد فؤاد عبدالباقي، ط. عيسى البابي الحلبي، دار إحياء الكتب العربية.

والحديث استشهد به الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٤ / ٩٠)، وقال: «رواه جماعة من الثقات خارج الموطأ».

قال ابن كثير: «والمقصود أن المدينة تكون باقيةً عامرةً أيام الدجًال، ثم تكون كذلك في زمان عيسى بن مريم رسول الله عليه الصلاة والسلام، حتى تكون وفاته بها، ودفنه بها، ثم تخرب بعد ذلك»(١).

ثم ذكر حديث جابر رضي الله عنه؛ قال: أخبرني عمر بن الخطاب؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «ليسيرنَّ الراكِبُ بجَنبات المدينة، ثم ليقولنَّ: لقد كان في هذا حاضرٌ من المسلمين كثيرٌ».

رواه الإمام أحمد(١).

وقال الحافظ ابن حجر: «روى عمر بن شبّة بإسناد صحيح عن عوف بن مالك؛ قال: دخل رسول الله ﷺ المسجد، ثم نظر إلينا، فقال: (أما واللهِ لَيَدَعَنَّها أهلُها مذلَّلة أربعين عاماً للعوافي، أتدرون ما العوافي؟ الطير والسباع)».

ثم قال ابن حجر: «وهذا لم يقطع قطعاً»(").

فدلً هذا على أن خروج الناس من المدينة بالكلِّية يكون في آخر الزمان، بعد خروج الدَّجَال، ونزول عيسى بن مريم عليه السلام، ويحتمل أن يكون ذلك عند خروج النار التي تَحْشُرُ الناس، وهي آخر أشراط الساعة، وأول العلامات الدالَّة على قيام الساعة، فليس بعدها إلا الساعة.

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٨)، تحقيق د. طه الزيني .

<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» (١ / ١٢٤) (ح ١٢٤) شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٤ / ٩٠).

ويؤيّد ذلك كون آخر مَن يُحْشَر يكون منها؛ كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «وآخر مَن يُحْشَر راعيان من مزينة، يريدان المدينة، يُنْعِقان بغنمهما، فيجدانها وحشاً»(١)؛ أي: خالية من الناس، أو أن الوحوش قد سكنتها، والله أعلم.

#### ٥٦ ـ بعث الريح الطيِّبة لقبض أرواح المؤمنين:

ومنها هبوب الربح الطيبة لقبض أرواح المؤمنين، فلا يبقى على ظهر الأرض مَن يقول: الله، الله، ويبقى شرار الناس، وعليهم تقوم الساعة.

وقد جاء في صفة هذه الريح أنها ألين من الحرير، ولعل ذلك من إكرام الله لعباده المؤمنين في ذلك الزمان المليء بالفتن والشرور.

جاء في حديث النوَّاس بن سمعان الطويل في قصة الدَّجَال ونزول عيسى عليه السلام وخروج يأجوج ومأجوج: «إذ بعث الله ريحاً طيبة، فتأخذهم تحت آباطهم، فتقبض روح كل مؤمن وكل مسلم، ويبقى شرار الناس؛ يتهارجون فيها تهارُجَ الحُمُر، فعليهم تقوم الساعة»(٢).

وروى مسلمٌ عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله عنهما؛ قال. . . (فذكر الحديث، وفيه:) فيبعث الله عيسى بن مريم كأنه عروة بن مسعود، فيطلبه، فيُهْلِكُهُ، ثم يمكث الناس سبع سنين ليس بين اثنين عداوة، ثم يرسل الله ريحاً باردة مِن قِبَل الشام،

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب فضائل المدينة، باب من رغب عن المدينة، (٤ / ٩٠ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم"، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٧٠ ـ مع شرح النووي).

فلا يبقى على وجه الأرض أحدٌ في قلبه مثقال ذرَّة من خير أو إيمان إلا قبضته، حتى لو أن أحدَكُم دخل في كبدِ جبل لدَخَلَتْهُ عليه حتى تقبضه»(١).

فقد دلَّت الأحاديث أن ظهور هذه الريح يكون بعد نزول عيسى عليه السلام، وقتله الدَّجَّال، وهلاك يأجوج ومأجوج.

وأيضاً؛ فإن ظهورها يكون بعد طلوع الشمس من مغربها، وبعد ظهور الدَّابَة، وسائر الآيات العظام(٢).

وعلى هذا؛ فظهورها قريبٌ جدّاً من قيام الساعة.

ولا يتعارض أحاديث ظهور هذه الريح مع حديث: «لا تزال طائفة من أمَّتي؛ يقاتلون على الحق، ظاهرين إلى يوم القيامة»(٣)، وفي رواية: «ظاهرين على الحق، لا يضرُّهم مَن خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذلك»(٤)؛ فإن المعنى أنهم لا يزالون على الحق حتى تقبضهم هذه الريح اللَّيِّنَة قرب القيامة، ويكون المراد بـ (أمر الله) هو هبوب تلك الريح (٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فیض القدیر» (٦ / ٤١٧).

<sup>(</sup>٣) «صحیح مسلم»، کتاب الإیمان، باب نزول عیسی بن مریم حاکماً، (٢ / ۱۹۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الإمارة، باب قول على: «لا تزال طائفة من أمّتي ظاهرين»، (١٣ / ٦٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) انظر: «شرح النووي لمسلم» (٢ / ١٣٢)، و دفتح الباري، (١٣ / ١٩ و٨٥).

وجاء في حديث عبد الله بن عمرو أن ظهور هذه الريح يكون من الشام كما سبق.

وجاء في حديث آخر عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الله يبعث ريحاً من اليمن، ألين من الحرير، فلا تدع أحداً في قلبه مثقال ذرَّةٍ من إيمانٍ؛ إلا قبضته»(١).

ويُجاب عن هذا بوجهين:

١ ـ يحتمل أنهما ريحان: شامية، ويمانية.

٢ ـ ويحتمل أن مبدأها من أحد الإقليمين، ثم تصل الآخر، وتنتشر
 عنده.

والله أعلم(١).

٥٧ ـ استحلال البيت الحرام، وهدم الكعبة:

لا يستحلُّ البيتَ الحرام إلا أهله، وأهله هم المسلمون (٢)، فإذا استحلُّوه؛ فإنه يصيبهم الهلاك، ثم يخرج رجلٌ من أهل الحبشة؛ يقال له: ذو السويقتين، فيُخْرِبُ الكعبة، وينقضُها حجراً حجراً، ويسلبها حليتها، ويجرِّدها من كسوتها، وذلك في آخر الزمان، حين لا يبقى في الأرض أحدُ

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، باب في الريح التي تكون قرب القيامة، (۲ / ۱۳۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «شرح النووي لمسلم» (٢ / ١٣٢)، وانظر «أشراط الساعة وأسرارها» (ص ٨٨ ـ ٩٨) للشيخ محمد سلامة جبر، طبع مطبعة التقدم، عام (١٤٠١هـ)، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (٣ / ٤٦٢).

يقول: الله، الله، ولذلك لا يُعَمَّرُ البيتُ بعد هدمه أبداً؛ كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة.

روى الإمام أحمد بسنده عن سعيد بن سمعان؛ قال: سمعت أبا هريرة يخبر أبا قتادة أن رسول الله على قال: «يبايع لرجل ما بين الركن والمقام، ولن يستحل البيت إلا أهله، فإذا استحلُّوه؛ فلا يُسأل عن هلكة العرب، ثم تأتي الحبشة، فيخربونه خراباً لا يعمَّرُ بعده أبداً، وهم الذين يستخرجون كنزه»(۱).

وعن عبد الله بن عمر؛ قال: سمعتُ رسول الله علي يقول: «يُحْرِبُ الكعبَةَ ذو السويقتين(١) من الحبشة، ويسلبها حليتها، ويجردها من كسوتها، ولكأني أنظر إليه: أصيلع(١)، أفيدع(٤)، يضرب عليها بمسحاته

<sup>(</sup>١) «مسند الإمام أحمد» (١٥ / ٣٥)، شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال ابن كثير: «هذا إسناد جيد قوي». انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٦)، تحقيق د. طه زيني.

وقال الألباني: «هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات رجل الصحيحين؛ غير سعيد بن سمعان، وهو ثقة». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢ / ١٢٠) (ح ٥٧٩).

 <sup>(</sup>٢) (السويقتين): السويقة: تصغير الساق، وهي مؤنثة، فلذلك ظهرت التاء في تصغيرها، وإنما صغر الساق؛ لأن الغالب على سوق الحبشة الدقة والحموشة.

<sup>«</sup>النهابة في غريب الحديث والأثر» (٢ / ٤٢٣).

<sup>(</sup>٣) (أصيلع): تصغير أصلع، وهو الذي انحسر الشعر عن رأسه.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٣ / ٤٧).

<sup>(</sup>٤) (أفيدع): تصغير أفدع، والفدع بالتحريك زيغ بين القدم وبين عظم الساق، =

ومعوله».

رواه أحمد(١).

وروى الإمام أحمد والشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله علية: «يُخْرِبُ الكعبة ذو السويقتين من الحبشة»(٢).

وروى الإمام أحمد والبخاري أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي على قال: «كأني أنظر إليه: أسود، أفحج ""، ينقضها حجراً حجراً (يعنى: الكعبة)»(٤).

وروى الإِمام أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول

= وكذُّلك يكون في اليد، وهو أن تزول المفاصل عن أماكنها.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٣ / ٤٢٠).

(۱) «مسند أحمد» (۱۲ / ۱۲) (ح ۷۰۵۳)، شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

(۲) «مسند أحمد» (۱۸ / ۱۸۳) (ح ۹۳۹٤)، شرح وتعليق أحمد شاكر، أكمله د. الحسيني عبدالمجيد هاشم، و «صحيح البخاري»، كتاب الحج، باب هدم الكعبة، ( $^{8}$  /  $^{8}$  ع شرح الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ /  $^{8}$  مسلم» شرح النووي).

(٣) (أفحج): في «القاموس»: «فحج في مشيته؛ أي: تدانى صدور قدميه، وتباعد عقباه».

وقال ابن الأثير: والفحج: تباعد ما بين الفخذين».

انظر: «ترتيب القاموس» (٣ / ٤٥١)، و «النهاية» (٣ / ٤١٥).

(٤) «مسند الإمام أحمد» (٣ / ٣١٥ ـ ٣١٦) (ح ٢٠١٠) شرح أحمد شاكر، و «صحيح البخاري»، كتاب الحج، باب هدم الكعبة، (٣ / ٤٦٠ ـ مع شرح النووي).

الله ﷺ: «في آخر الزمان يظهر ذو السويقتين على الكعبة ـ قال: حسبتُ أنه قال: \_ فيهدمها»(١).

فإن قيل: إن هذه الأحاديث تُخالف قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماً آمِناً ﴾ [العنكبوت: ٦٧]، والله تعالى قد حبس عن مكة الفيل، ولم يمكن أصحابه من تخريب الكعبة، ولم تكن إذ ذاك قبلة، فكيف يسلَّط عليها الحبشة بعد أن صارت قبلة للمسلمين؟!

قيل جواباً عن ذلك: «إن خراب الكعبة يقع في آخر الزمان، قرب قيام الساعة، حين لا يبقى في الأرض أحدٌ يقول: الله، الله، ولهذا جاء في رواية الإمام أحمد السابقة عن سعيد بن سمعان قوله على الله الله عمر بعده أبداً»، فهو حرمٌ آمنٌ ؛ ما لم يستحلّه أهله.

وليس في الآية ما يدلُّ على استمرار الأمن المذكور فيها.

وقد حدث القتال في مكة مراتٍ عديدة، وأعظم ذلك ما وقع من القرامطة (٢) في القرن الرابع الهجري، حيث قتلوا المسلمين في المطاف،

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۱۵ / ۲۲۷) (۸۰۸۰)، شرح أحمد شاكر، قال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٢) (القرامطة): طائفة من الباطنية تنتسب لرجل اسمه حمدان قرمط، من أهل الكوفة، ولهذه الطائفة الخبيثة في تاريخها الطويل المخزي أعمال شنيعة، ومن أعظمها ما وقع منهم سنة (٣١٧هـ)، حيث هاجموا الحجاج يوم التروية، واستباحوا أموالهم ودماءهم، فقتلوا في رحاب مكة وشعابها وفي المسجد الحرام وفي جوف الكعبة من الحجاج خلقاً كثيراً، وهدموا قبة زمزم، وقلعوا باب الكعبة، ونزعوا كسوتها، وقلعوا الحجر الأسود، ونقلوه إلى بلادهم، ومكث عندهم اثنتان وعشرون سنة.

وقلعوا الحجر الأسود، وحملوه إلى بلادهم، ثم أعادوه بعد مدة طويلة، ومع ذلك لم يكن ما حدث معارضاً للآية الكريمة؛ لأن ذلك إنما وقع بأيدي المسلمين والمنتسبين إليهم، فهو مطابقٌ لما جاء في رواية الإمام أحمد من أنه لا يستحلُّ البيت الحرام إلا أهله، فوقع ذلك كما أخبر النبي عَيْقَة، وسيقع ذلك آخر الزمان؛ لا يُعَمَّرُ مرة أخرى، حين لا يبقى على ظهر الأرض مسلم»(۱).

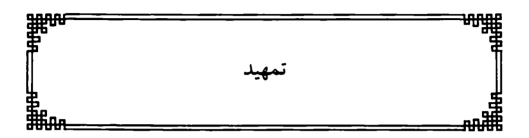
00000

انظر: «فضائح الباطنية» للغزالي (ص ١٢ - ١٣) تحقيق عبدالرحمن بدوي، و «البداية والنهاية» (١١ / ١٦٠ - ١٦١)، ورسالة «القرامطة وآراؤهم الاعتقادية» (ص ٢٢٢ - ٢٢٣) لسليمان السلومي، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير بإشراف الشيخ محمد الغزالي، عام (١٤٠٠هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح الباري» (٣ / ٤٦١ ـ ٤٦٢).

# الباب الثاني أشراطُ السَّاعَة الكُبْرى

- \_ تمهید .
- \_ الفصل الأول: المهدي.
- \_ الفصل الثاني: المسيح الدَّجَّال.
- \_ الفصل الثالث: نزول عيسى عليه السلام.
  - \_ الفصل الرابع: يأجوج ومأجوج.
  - \_ الفصل الخامس: الخسوفات الثلاثة.
    - \_ الفصل السادس: الدُّخان.
- الفصل السابع: طلوع الشمس من مغربها.
  - \_ الفصل الثامن: الدَّابَّة.
  - \_ الفصل التاسع: النار التي تحشر الناس.



## أولاً: ترتيب أشراط الساعة الكبرى:

لم أجد نصّاً صريحاً يُبيّنُ ترتيب أشراط الساعة الكبرى حسب وقوعها، وإنما جاء ذكرها في الأحاديث مجتمعة بدون ترتيب، إذ كان ترتيبها في الذكر لا يقتضي ترتيبها في الوقوع، فقد جاء العطف فيها بالواو، وذلك لا يقتضى الترتيب.

ومن النصوص ما خالف ترتيبها فيه ترتيبها في نص آخر.

ولكي يتبيَّن هذا، فسأذكر نماذج من ذلك بذكر بعض الأحاديث التي تعرَّضت لذكر الأشراط الكبرى جملة أو ذكر بعضها:

1 - روى الإمام مسلم عن حذيفة بن أسيد الغفاري رضي الله عنه ؛ قال: اطلع النبيُّ علينا ونحن نتذاكر، فقال: «ما تذاكرون»؟ قالوا: نذكر الساعة. قال: «إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات»، فذكر: الدُّخان، والدَّجَال، والدَّابَة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى بن مريم على ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف مريم

بالمغرب، وخسفٌ بجزيرة العرب، وآخر ذلك نارٌ تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم»(١).

وروى مسلمٌ هذا الحديث عن حُذيفة بن أسيد بلفظ آخر، وهو: «إن الساعة لا تكون حتى تكون عشر آيات: خسفٌ بالمشرق، وخسفٌ بالمغرب، وخسفٌ بجزيرة العرب، والدُّخان، والدَّجال، ودابة الأرض، ويأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها، ونارٌ تخرج من قعرة عدن ترحل الناس».

وفي رواية: «والعاشرة: نزول عيسى بن مريم»(٢).

فهذا حديث واحدٌ عن صحابي واحد جاء بلفظين مختلفين في ترتيب الأشراط.

٢ ـ وروى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «بادِرُوا بالأعمال ستّاً: طلوع الشمس من مغربها، أو الدُّخان، أو الدَّجال، أو الدَّابَة، أو خاصة أحدكم، أو أمر العامَّة»(٢).

وروى مسلمٌ هذا الحديث عن أبي هريرة بلفظ آخر: «بادروا بالأعمال ستّاً: الدَّجَال، والدُّخان، ودابَّة الأرض، وطلوع الشمس من مغربها، وأمر العامة، وخويصَّةُ أحدكم»(٤).

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۷ ـ ۲۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، (۱۸ / ۲۸ ـ ۲۹ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣ و ٤) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية من أحاديث الدجال، (١٨ / ٨٧ ـ مع شرح النووي).

وهذا أيضاً حديث واحد عن صحابي واحد جاء بلفظين مختلفين في ترتيب بعض الأشراط وفي أداة العطف، حيث جاء مرة بـ (أن) والأخرى بـ (الواو)، وهما لا يدلان على الترتيب.

والذي يمكن معرفته هو ترتيب بعض الأشراط من خلال حدوث بعضها إثر بعض؛ كما ورد في بعض الروايات؛ مثل ما جاء في حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه؛ كما سيأتي ذكره فيما بعد إن شاء الله تعالى، فقد ذكر فيه بعض الأيات مرتبةً؛ حسب وقوعها؛ فإنه ذكر أولاً خروج الدَّجَال على الناس، ثم نزول عيسى عليه السلام لقتله، ثم خروج يأجوج ومأجوج في زمن عيسى عليه السلام، وذكر دعاءه عليهم بالهلاك.

وكذلك جاء في بعض الروايات أن أول الآيات كذا، وفي بعضها آخر الآيات كذا، ومع هذا؛ فإن هناك اختلافاً في هذه الأوَّليَّة بين العلماء، وهٰذا الاختلاف موجود من عصر الصحابة رضي الله عنهم، فقد روى الإمام أحمد ومسلم عن أبي زرعة (١)؛ قال: جلس إلى مروان بن الحكم بالمدينة ثلاثة نفر من المسلمين، فسمعوه وهو يحدِّث عن الآيات أن أوَّلها خروجاً الدَّجَال، فقال عبدالله بن عمر: لم يقل مروان شيئاً، قد حفظتُ من رسول الله على حديثاً لم أنسه بعد، سمعتُ رسول الله على الناس أوَّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَة على الناس

<sup>(</sup>۱) قيل: اسمه هرم. وقيل: عبدالله. وقيل: عبدالرحمٰن بن عمرو بن جرير بن عبدالله البجلي الكوفي من علماء التابعين، رأى عليّاً، وروى عن أبي هريرة ومعاوية وعبدالله بن عمرو بن العاص.

انظر: «تهذيب التهذيب» (۱۲ / ۹۹).

ضحيّ ، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على إثرها قريباً».

هٰذا لفظ مسلم.

وزاد الإمام أحمد في روايته: «قال عبد الله ـ وكان يقرأ الكتب ـ: وأظنُّ أولاها خروجاً طلوع الشمس من مغربها»(١).

نعم؛ جمع الحافظ ابن حجر بين أوَّليَّة الدَّجال وأوَّلية طلوع الشمس من مغربها، فقال: «الذي يترجَّعُ من مجموع الأخبار أن خروج الدَّجَال أول الآيات العظام المؤذِنة بتغير الأحوال العامَّة في معظم الأرض، وينتهي ذلك بموت عيسى عليه السلام، وأن طلوع الشمس من المغرب هو أول الآيات العظام المؤذِنة بتغيُّر أحوال العالم العلوي، وينتهي ذلك بقيام الساعة، ولعل خروج الدَّابَّة يقع في ذلك اليوم الذي تطلع فيه الشمس من المغرب».

ثم قال: «والحكمة في ذلك أنه عند طلوع الشمس من المغرب يُغْلَق باب التوبة، فتخرج الدَّابَة؛ تُمَيِّزُ المؤمن من الكافر؛ تكميلاً للمقصود من إغلاق باب التوبة، وأول الآيات المؤذِنة بقيام الساعة النار التي تحشر الناس»(۲).

ويرى الحافظ ابن كثير أن خروج الدَّابَّة هو أول الأيات الأرضية التي

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱۱ / ۱۱۰ / ۱۱۱) (ح ۱۸۸۱)، تحقيق أحمد شاكر، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب: ذكر الدَّجال، (۱۸ / ۷۷ ـ ۷۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (١١ / ٣٥٣).

ليست بمألوفة؛ فإن الدَّابَّة التي تكلِّم الناس وتعيِّن المؤمن من الكافر أمرُّ مخالفٌ للعادة المستقرّة.

وأما طلوع الشمس من مغربها، فهو أمرٌ باهرٌ جدّاً، وذلك أول الأيات السماوية.

أما ظهور الدُّجَّال ونزول عيسى بن مريم عليه السلام من السماء، وخروج يأجوج ومأجوج؛ فإنهم وإن كان ظهورهم قبل طلوع الشمس من مغربها، وقبل ظهور الدَّابَّة؛ إلا أنهم بشرٌّ، مشاهدتُهم وأمثالهم من الأمور المألوفة؛ بخلاف ظهور الدَّابة وطلوع الشمس من مغربها، فهو ليس من الأمور المألوفة(١).

والـذي يظهر أن المعوَّل عليه ما ذهب إليه ابن حجر؛ فإن خروج الدُّجَّال من حيث كونه بشراً ليس هو الآية، وإنما الآية خروجه في حالته التي هو عليها من حيث كونه بشراً، ومع ذلك يأمر السماء أن تُمْطرَ، فتمطر، الأرض أن تُنْبِتَ، فتنبت، ويكون معه كذا وكذا مما ليس مألوفاً؛ كما سيأتي في الكلام على الدَّجَّال.

فالدَّجَّال في الحقيقة هو أول الآيات الأرضية التي ليست بمألوفة . وقال الطيبي(٢):

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٦٤ ـ ١٦٨)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) هو شرف الدين الحسن بن محمد بن عبد الله الطيبي، من علماء الحديث والتفسير والبيان، وله عدة مصنفات؛ منها: «شرح مشكاة المصابيح»، و «شرح الكشاف»، و «الخلاصة في أصول الحديث»، وغيرها.

«الآيات أمارات للساعة، إما على قربها، وإما على حصولها، فمن الأول: الدَّجَال، ونزول عيسى، ويأجوج ومأجوج، والخسف. ومن الثاني: الدُّخان، وطلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَّة، والنار التي تحشر الناس»(۱).

وهذا ترتيب بين جملة من الآيات وجملة أخرى منها؛ دون تعرض لترتيب ما اندرج تحت هاتين الجملتين، مع أنه يظهر لي أن الطيبي يرى ترتيب الآيات حسب ما ذكره في كل قسم؛ فإن هذا التقسيم ـ الذي ذهب إليه ـ تقسيم حسن ودقيق؛ فإنه إذا خرج القسم الأول الدَّالُ على قرب الساعة قرباً شديداً؛ كان فيه إيقاظ للناس؛ ليتوبوا ويرجعوا إلى ربهم، ولم يكن هنالك تمييز بين المؤمن والكافر، وهذه العلامات التي ذكرها في القسم الأول سبق أن ذكرت أنه جاء ترتيبها حسب وقوعها، وأضاف إليها الخسوفات، وذلك مناسب لها.

وأما إذا ظهر القسم الثاني \_ الدَّالُ على حصول الساعة \_ فإن الناس يتميَّزون إلى مؤمن وكافر؛ كما سيأتي أنه عند ظهور الدُّخان يصيب المؤمن كهيئة الزُّكام، والكافر ينتفخ من ذلك الدُّخان، ثم تطلع الشمس من

قال فيه الحافظ ابن حجر: «كان آية في استخراج الدقائق من القرآن والسنن، مقبلاً
 على نشر العلم، حسن المعتقد» اهـ.

توفي رحمه الله سنة (٧٤٣هـ).

انظر ترجمته في «شذرات الذهب» (٦ / ١٣٧ ـ ١٣٨)، و «كشف الظنون» (١ / ٧٢٠)، و «الأعلام» (٢ / ٢٥٦) للزركلي .

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۱ / ۲۰۲ ـ ۳۰۳).

مغربها، فيقفل باب التوبة، فلا ينفع الكافر إيمانه، ولا التائب توبته، ثم تظهر بعد ذلك الدَّابَّة، فتميِّز بين الناس، فيُعْرَف الكافر من المؤمن؛ لأنها تسم المؤمن وتخطم الكافر؛ كما سيأتي ذكر ذلك، ثم يكون آخر ذلك ظهور النار التي تحشر الناس.

وقد جريتُ في ذكرى لأشراط الساعة الكبرى على هذا الترتيب الذي ذكره الطيبي ؛ لأنه \_ في نظري \_ أقرب إلى الصواب، والله أعلم.

وقبل ذكري لهذه العلامات العشر الكبرى تحدثتُ عن المهدي؛ لأن ظهوره يكون سابقاً لهذه العلامات، فهو الذي يجتمع عليه المؤمنون لقتال الدَّجَّال، ثم ينزل عيسى عليه السلام، ويصلي خلفه؛ كما سيأتي ذكر ذلك إن شاء الله تعالى.

#### ثانياً: تتابع ظهور الأشراط الكبرى:

إذا ظهر أول علامات الساعة الكبرى؛ تتابعت الآيات كتتابع الخرز في النظام، يتبع بعضها بعضاً.

روى الطبراني في «الأوسط» عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي يحتج ؛ قال: «خروج الآيات بعضها على إثر بعض، يتتابعُنَ كما تتابع الخرز في النظام(١٠)»(١٠).

<sup>(</sup>١) (النظام): العقد من الجوهر والخرز ونحوهما. و (سلكه): خيطه.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥/ ٧٩)، و «جامع الأصول» (١٠ / ٤١١).

<sup>(</sup>٢) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الأوسط»، ورجاله رجال الصحيح؛ غير عبدالله بن أحمد بن حنبل وداود الزهراني، وكلاهما ثقة». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٣١).

وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو؛ قال: قال رسول الله يَعْبُ: «الآيات خرزات منظومات في سلك، فإن يُقْطَع ِ السلك؛ يتبعْ بعضها بعضاً»(١).

والذي يظهر لي \_ والله أعلم \_ أن المراد بهذه الآيات هي علامات الساعة الكبرى؛ فإن ظاهر هذه الأحاديث يدلُّ على تقارب ظهورها تقارباً شديداً.

ويؤيّد ذلك ما سبق ذكره في الكلام على ترتيب أشراط الساعة الكبرى؛ من أن بعض الأحاديث ذكرت أن بعض هذه العلامات تظهر في زمن متقارب؛ فإن أول العلامات الكبرى بعد المهدي ظهور الدَّجَال، ثم نزول عيسى عليه السلام لقتله، ثم ظهور يأجوج ومأجوج، ودعاء عيسى عليه السلام عليهم، فيهلكهم الله، ثم قال عيسى عليه السلام: «ففيما عهد إليَّ ربي عز وجلَّ أن ذلك إذا كان كذلك؛ فإن الساعة كالحامل المُتِمَّ التي لا يدرى أهلها متى تفجؤهُم بولادها ليلاً أو نهاراً»(١).

وهذا دليلٌ على قرب الساعة قرباً شديداً؛ فإن بين موت عيسى عليه

<sup>=</sup> وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ١١٠) (ح ٣٢٢٢).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱۲ / ۲ - ۷) (ح ۷۰٤۰)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال الهيثمي: «رواه أحمد، وفيه علي بن زيد، وهو حسن الحديث». «مجمع الزوائد» (۷ / ۳۲۱).

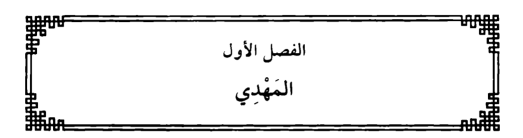
<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» من حديث ابن مسعود رضي الله عنه (٥ / ١٨٩ ـ ١٩٠) (ح ٣٥٥٦)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

السلام وقيام الساعة شيء من العلامات الكبرى؛ كطلوع الشمس من مغربها، وظهور الدَّابَّة، والدُّخان، وخروج النار التي تحشر الناس، فهذه العلامات تقع في وقت قصير جدًا قبل قيام الساعة؛ مثلها كمثل العقد الذي انفرط نظامه، والله أعلم.

وقد وجدتُ ما يؤيّدُ ما ذكرتُه، فقد قال الحافظ ابن حجر: «وقد ثبت أن الآيات العظام مثل السلك، إذا انقطع؛ تناثر الخرز بسرعة، وهو عند أحمد»(١).

00000

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۷۷).



في آخر الزمان يخرج رجلٌ من أهل البيت يؤيِّد الله به الدين، يملك سبع سنين، يملأ الأرض عدلاً كما مُلِئت جوراً وظلماً، تنعم الأمة في عهده نعمة لم تنعمها قطُّ؛ تُخْرِجُ الأرض نباتها، وتُمْطِرُ السماء قطرها، ويُعْطى المال بغير عدد.

قال ابن كثير رحمه الله: «في زمانه تكون الثمار كثيرة، والزُّروع غزيرة، والمال وافر، والسلطان قاهر، والدِّين قائم، والعدوُّ راغم، والخير في أيامه دائم»(١).

#### 0 اسمه وصفته:

وهذا الرجل اسمه كاسم رسول الله ﷺ، واسم أبيه كاسم أبي النبي على فيكون اسمه محمد ـ أو أحمد ـ بن عبدالله، وهو من ذُرِّيَّة فاطمة بنت رسول الله ﷺ، ثم من ولد الحسن بن على رضى الله عنهم.

قال ابن كثير رحمه الله في المهدي: «وهو محمَّد بن عبد الله

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم، (١ / ٣١)، تحقيق د. طه زيني.

العلوي الفاطمي الحسني رضي الله عنه"...

وصفته الواردة: أنه أجلى الجبهة (١)، أقنى الأنف(١).

#### 🔾 مكانُ خروجه:

يكون ظهور المَهْدي مِن قِبَل المشرق، فقد جاء في الحديث عن ثوبان رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «يقتَتِلُ عند كنزكم ثلاثة؛ كلهم ابن خليفة، ثم لا يصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق، فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم . . . (ثم ذكر شيئاً لا أحفظه، فقال:) فإذا رأيتُموه؛ فبايعوه، ولو حبواً على التَّلج؛ فإنه خليفة الله المهدى «٤٠).

وقال الألباني: «الحديث صحيح المعنى دون قوله: «فإن فيها خليفة الله المهدي»؛ فقد أخرجه ابن ماجه من طريق علقمة عن ابن مسعود مرفوعاً نحو رواية عثمان الثانية، وإسناده حسن، وليس فيه: «خليفة الله»، وهذه الزيادة: «خليفة الله» ليس لها طريق ثابت، =

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٩).

<sup>(</sup>٢) (أجلى الجبهة): الأجلى: الخفيف شعر ما بين النزعتين من الصدغين، والذي انحسر الشعر عن جبهته.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٢٩٠).

 <sup>(</sup>٣) (أقنى الأنف): القنافي الأنف: طول ورقة أرنبته، مع حدب في وسطه.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ١١٦).

<sup>(</sup>٤) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب خروج المهدي، (٢ / ١٣٦٧)، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٦٣)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين»، ووافقه الذهبي.

وقال ابن كثير: «هذا إسناد قوي صحيح». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٩) تحقيق د. طه زيني.

قال ابن كثير رحمه الله: «والمراد بالكنز المذكور في هذا السياق كنز الكعبة، يقتتل عنده ليأخذوه ثلاثة من أولاد الخلفاء، حتى يكون آخر الزمان، فيخرج المهدي، ويكون ظهوره من بلاد المشرق، لا من سرداب سامرا؛ كما يزعمه جَهلة الرافضة من أنه موجود فيه الآن، وهم ينتظرون خروجه في آخر الزمان، فإن هذا نوع من الهذيان، وقسط كبير من الخذلان، شديد من الشيطان، إذ لا دليل على ذلك، ولا برهان؛ لا من كتاب، ولا سنة، ولا معقول صحيح، ولا استحسان».

وقال أيضاً: «ويؤيّد بناس من أهل المشرق ينصرونه، ويقيمون سلطانه، ويشيدون أركانه، وتكون راياتهم سود أيضاً، وهو زيَّ عليه الوقار؛ لأن راية رسول الله علي كانت سوداء يقال لها: العقاب».

إلى أن قال: «والمقصود أن المهدي الممدوح الموعود بوجوده في آخر الزمان يكون أصل ظهوره وخروجه من ناحية المشرق، ويبايع له عند البيت؛ كما دلّ على ذلك بعض الأحاديث»(١).

ولا ما يصلح أن يكون شاهدا لها، فهي منكرة... ومن نكارتها أنه لا يجوز في الشرع أن
 يقال: خليفة الله. لما فيه من إيهام ما لا يليق بالله تعالى من النقص والعجز».

ثم نقل عن «الفتاوى» لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى كلاماً يردُّ فيه على من قال: إن الخليفة هو الخليفة عن الله؛ لأن الله تعالى لا يجوز له خليفة، فهو الحي الشهيد المهيمن القيوم الرقيب الحفيظ الغني عن العالمين، وإن الخليفة إنما يكون عند عدم المستخلف بموت أو غيبة، والله منزَّه عن ذلك.

انظر: «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»، المجلد الأول، (ص ١١٩ ـ ١٢١) (ح ٨٥).

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٩ ـ ٣٠).

#### الأدلّة من السنّة على ظهوره:

جاءت الأحاديث الصحيحة الدَّالَّة على ظهور المهدي، وهذه الأحاديث منها ما جاء فيه النَّسُ على المهدي، ومنها ما جاء فيه ذكر صفته فقط(۱)، وسأذكر هنا بعض هذه الأحاديث، وهي كافية في إثبات ظهوره في آخر الزمان علامة من علامات الساعة.

ا ـ عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «يخرج في آخر أمّتي المهدي؛ يسقيه الله الغيث، وتُخرِج الأرض نباتها، ويُعطى المال صحاحاً، وتكثر الماشية، وتعظم الأمة، يعيش سبعاً أو ثمانياً

(١) استقصى الشيخ عبدالعليم عبدالعظيم في رسالته والأحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل، لنيل درجة الماجستير الكلام على أحاديث المهدي، وذكر من أخرجها من الأثمة، وذكر أقوال العلماء في إسناد كل حديث، والحكم عليه، ثم النتيجة التي توصل إليها، فمن أراد التوسع فعليه بهذه الرسالة، فإنها أوسع مرجع في الكلام على أحاديث المهدي؛ كما قال ذلك الشيخ عبدالمحسن العباد في «مجلة الجامعة الإسلامية» (العدد ٥٥ / ص ٣٢٣).

وجملة ما ذكره في هذه الرسالة من الأحاديث المرفوعة وآثار الصحابة وغيرهم ست وثلاثون وثلاث مئة رواية، منها اثنان وثلاثون حديثاً، وأحد عشر أثراً، ما بين صحيح وحسن، الصريح منها في ذكر المهدي تسعة أحاديث وستة آثار، والباقي فيها أوصاف وقرائن تدل على أنها في المهدي.

وقد صحَّح كثيرٌ من الحفاظ أحاديث المهدي، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه ومنهاج السنة في نقض كلام الشيعة والقدرية» (٤ / ٢١١)، والعلامة ابن القيم في كتابه والمنار المنيف في الصحيح والضعيف» (ص ١٤٢ ـ وما بعدها)، تحقيق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، وصححها أيضاً الحافظ ابن كثير في كتابه والنهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٤ ـ ٣٢)، تحقيق د. طه زيني، وغيرهم من العلماء؛ كما سيأتي ذكر ذلك.

(یعنی: حججاً)»<sup>(۱)</sup>.

Y ـ وعنه رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «أُبَشَّرُكُم بالمهدي؛ يُبْعَثُ على اختلاف من الناس وزلازل، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً، يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض، يقسم المال صحاحاً». فقال له رجلاً: ما صحاحاً؟ قال: «بالسوية بين الناس».

قال: «ويملأ الله قلوب أمة محمَّدٍ عَلَيْ غنى، ويسعهم عدله، حتى يأمر منادياً، فينادي، فيقول: مَن له في مال حاجة؟ فما يقوم من الناس إلا رجلٌ، فيقول: ائتِ السَّدَّان ـ يعني: الخازن ـ، فقل له: إن المهدي يأمرك أن تعطيني مالاً. فيقول له: احثُ، حتى إذا حجره وأبرزه؛ ندم، فيقول: كنتُ أجشع أمة محمد نفساً، أو عجز عني ما وسعهم؟!». قال: «فيردُه، فلا يُقبَلُ منه. فيقال له: إنا لا نأخذ شيئاً أعطيناه، فيكون كذلك سبع سنين أو ثمان سنين أو تسع سنين، ثم لا خير في العيش بعده»، أو قال: «ثم لا خير في الحياة بعده»(٢).

<sup>(</sup>١) «مستدرك الحاكم» (٤ / ٥٥٧ ـ ٥٥٨)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

وقال الألباني: «هذا سند صحيح، رجاله ثقات». «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢ / ص ٣٣٦) (ح ٧١١).

وانظر: رسالة عبد العليم «أحاديث المهدي في ميزان الجرح والتعديل» (ص ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» (٣ / ٣٧ ـ مع منتخب الكنز).

قال الهيثمي: «رواه الترمذي وغيره باختصار كثير، ورواه أحمد بأسانيد، وأبو يعلى =

وفي هذا دليل على أنه بعد موت المهدي يظهر الشرُّ والفتن العظيمة.

٣ ـ وعن علي رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «المهدي منا أهل البيت، يصلحه الله في ليلة»(١).

قال ابن كثير: «أي: يتوب عليه، ويوفقه، ويلهمه، ويرشده، بعد أن لم يكن كذلك»(١).

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الأرض قسطاً وعدلاً عنه الأرض قسطاً وعدلاً عنه الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئت ظلماً وجوراً، يملك سبع سنين»(٣).

= باختصار كثير، ورجالهما ثقات». «مجمع الزوائد» (٧ / ٣١٣ ـ ٣١٤).

وانظر: «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص ١٧٧) للشيخ عبدالمحسن العباد.

(۱) «مسند أحمد» (۲ / ۰۵) (ح ۱٤٥)، تحقیق أحمد شاکر، وقال: «إسناده صحیح»، و «سنن ابن ماجه» (۲ / ۱۳٦۷).

والحديث صححه أيضاً الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ٢٢) (ح ، ١٦١١).

(٢) «النهاية في الفتن والملاحم» (١ / ٢٩)، تحقيق د. طه زيني.

(٣) «سنن أبي داود»، كتاب المهدي، (١١ / ٣٧٥) (ح ٤٢٦٥)، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٥٥٧)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه».

وقال الذهبي: «عمران (أحد رواة الحديث) ضعيف، لم يخرج له مسلم».

وقال المنذري على سند أبي داود: «في إسناده عمران القطان وهو أبو العوام عمران ابن داور القطان البصري. ستشهد به البخاري، ووثقه عفان بن مسلم، وأحسن عليه الثناء =

٦ ـ وعن جابر رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «ينزل عيسى بن مريم، فيقول أميرهم المهدي: تعال صلَّ بنا، فيقول: لا؛ إن بعضهم أمير بعض؛ تكرمة الله هذه الأمة»(١).

٧ ـ وعن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الذي يصلِّي عيسى بن مريم خلفه (٣).

= يحيى بن سعيد القطان، وضعفه يحيى بن معين والنسائي». وعون المعبود» (١١ / ٣٧٥).
وقال الذهبي في والميزان»: وقال أحمد: أرجو أن يكون صالح الحديث. وقال أبو
داود: ضعيف». وميزان الاعتدال» (٣ / ٢٣٦).

وقال ابن حجر فيه: «صدوق يهم، ورمي برأي الخوارج». «تقريب التهذيب» (٢ / ٨٣).

وقال ابن القيم على سند أبي داود: «جيد». «المنار المنيف» (ص ١٤٤)، تحقيق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة.

وقال الألباني: وإسناده حسن، وصحيح الجامع، (٦ / ٢٢ - ٢٣) (ح ٦٦١٢).

(١) دسنن أبي داود، (١١ / ٣٧٣)، و دسنن ابن ماجه، (٢ / ١٣٦٨).

قال الألباني في وصحيح الجامع: وصحيح؛ (٦ / ٢٢) (ح ١٦١٠).

وانظر: رسالة عبدالعليم في المهدي (ص ١٦٠).

(٢) رواه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده»؛ كما في «المنار المنيف» لابن القيم (ص ١٤٧ ـ ١٤٨)، و «الحاوي في الفتاوي» للسيوطي (٢ / ٦٤).

قال ابن القيم: وهذا إسناد جيده.

وصححه عبدالعليم في رسالته في المهدي (ص ١٤٤).

(٣) رواه أبو نعيم في (أخبار المهدي)؛ كما قال السيوطي في (الحاوي) (٢ / =

۸ ـ وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «لا تذهب أو لا تنقضي الدنيا حتى يملك العرب رجلٌ من أهل بيتي، يواطىء اسمُه اسمي «(۱)، وفي رواية: «يواطىء اسمُه اسمي واسم أبيه اسم أبي اسم،

= ٦٤)، ورمز له بالضعف، وكذَّلك المناوي في «فيض القدير» (٦ / ١٧).

وقال الألباني: «صحيح». انظر «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٢١٩) (ح ٧٩٦). وقال عبد العليم في رسالته: «إسناده حسن لشواهده» (ص ٧٤١).

(۱) «مسند أحمد» (٥ / ١٩٩) (ح ٣٥٧٣)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

والترمذي (٦ / ٤٨٥)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

و «سنن أبي داود» (۱۱ / ۳۷۱).

(۲) «سنن أبي داود» (۱۱ / ۳۷۰).

قال الألباني: «صحيح». «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٧٠ ـ ٧١) (ح ١٨٠٥). وانظر رسالة عبدالعليم في المهدي (ص ٢٠٢).

وهاتان الرويتان مدارهما على عاصم بن أبي النجود، وهو ثقة حسن الحديث:

قال فيه أحمد بن حنبل: «كان رجلاً صالحاً، وأنا أختار قرائنه». وقال أبوحاتم فيه: «محله عندي محل الصدق، صالح الحديث، ولم يكن بذلك الحافظ». وقال العقيلي: «لم يكن فيه إلا سوء الحفظ». وقال الدارقطني: «في حفظه شيء». وقال الذهبي: «ثبت في القراءة، وهو في الحديث دون الثبت، صدوق يهم، وهو حسن الحديث». وقال: «قال أحمد وأبو زرعة: ثقة». وقال أيضاً: «خرج له الشيخان، لكن مقروناً بغيره، لا أصلاً وانفراداً». وقال ابن حجر: «صدوق، له أوهام، حجة في القراءة».

انظر: «ميزان الاعتدال» (۲ / ۳۵۷)، و «تقريب التهذيب» (۱ / ۳۸۳)، و «عون المعبود» (۱۱ / ۳۷۲).

# ○ بعض ما في الصحيحين من الأحاديث فيما يتعلَّق بالمهدي:

ا ـ عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «كيف أنتُم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامُكم منكم؟! «(١).

٢ ـ وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «لا تزال طائفةُ من أُمَّتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة». قال: «فينزل عيسى بن مريم على فيقول أميرُهم: تعالَ صلَّ لنا. فيقول: لا؛ إن بعضَكُم على بعض إمراء؛ تكرمة الله هٰذه الأمة»(١).

٣ \_ وعن جابر بن عبد الله؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «يكون في آخر أُمَّتى خليفة يحثى المال حثياً لا يعدُّه عدد».

قال الجريري(٣) \_ أحد رواة الحديث \_: «قلتُ لأبي نضرة(٤) وأبي

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، باب نزول عيسى بن مريم عليهما السلام، (٦ / ٤٩١ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب نزول عيسى بن مريم علي حاكماً، (٢ / ١٩٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب نزول عيسى بن مريم ﷺ حاكماً، (٢ / ١٩٣ ـ ١٩٤ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) هو أبو مسعود سعيد بن إياس الجريري البصري، كان محدّث أهل البصرة،
 ثقة، اختلط قبل أن يموت بثلاث سنين، توفي سنة (١٤٤هـ) رحمه الله.

انظر: «تهذیب التهذیب» (٤ / ٥ - ٧).

<sup>(</sup>٤) هو المنذر بن مالك بن قطعة العبدي البصري، ثقة، روى عن عدد من الصحابة، وتوفى سنة (١٠٨هـ) رحمه الله.

انظر: «تهذیب التهذیب» (۱۰ / ۳۰۲ ـ ۳۰۳).

العلاء (١): أتريان أنه عمر بن عبدالعزيز؟ فقالا: لا «١).

فَهٰذَهُ الْإَحَادِيثُ التي وردت في الصحيحين تدلُّ على أمرين:

أحدهما: أنه عند نزول عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام من السماء يكون المتولِّي لإمرة المسلمين رجلًا منهم.

والثاني: أن حضور أميرهم للصلاة، وصلاته بالمسلمين، وطلبه من عيسى عليه السلام عند نزوله أن يتقدَّم ليصلي لهم يدلُّ على صلاح في هذا الأمير وهُدى، وهي وإن لم يكن فيها التَّصريح بلفظ: (المهدي)؛ إلا أنها تدلُّ على صفات رجل صالح، يؤمُّ المسلمين في ذلك الوقت، وقد جاءت الأحاديث في السنن والمسانيد وغيرها مفسرةً لهذه الأحاديث التي في الصحيحين، ودالةً على أن ذلك الرجل الصالح يسمَّى: محمَّد بنَ عبدالله، ويُقالُ له: المهدى، والسنة يفسِّر بعضها بعضاً.

ومن الأحاديث الدَّالَّة على ذلك الحديث الذي رواه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده» عن جابر رضي الله عنه ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «ينزل عيسى بن مريم، فيقول أميرُهم المهدي . . . »(٣).

<sup>(</sup>۱) هو يزيد بن عبدالله بن الشخير العامري، تابعي، ثقة، روى عن جماعة من الصحابة، وتوفى سنة (۱۱ / ۱۹۱).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط والساعة، (١٥ / ٣٩ ـ ٣٩ ـ مع شرح النووي)، ورواه البغوي في «شرح السنة» تحت باب المهدي، (١٥ / ٨٦ ـ ٨٧)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

قال البغوي: «هذا حديث صحيح، أخرجه مسلم».

<sup>(</sup>٣) سبق بذكره وتخريجه.

فهو دالً على أن ذلك الأمير المذكور في «صحيح مسلم» الذي طلب من عيسى بن مريم عليه الصَّلاة والسلام أن يتقدّم للصلاة ؛ يقال له: المهدي .

وقد أورد الشيخ صديق حسن في كتابه «الإذاعة» جملةً كبيرةً من أحاديث المهدي، جعل آخرها حديث جابر المذكور عند مسلم، ثم قال عقبه: «وليس فيه ذكر المهدي، ولكن لا مَحْمَلَ له ولأمثاله من الأحاديث إلا المهدي المنتظر؛ كما دلّت على ذلك الأخبار المتقدّمة والآثار الكثيرة»(۱).

## تواتر أحاديث المهدي:

ما سبق أن ذكرتُ من الأحاديث وغيرها ممًا لم أنقلْهُ هنا ـ خشية الإطالة ـ يدلُ على تواتر الأحاديث في المهدي تواتراً معنوياً، وقد نصّ على ذلك بعض الأئمة والعلماء، وسأذكر هنا طائفة من أقوالهم:

١ \_ قال الحافظ أبو الحسن الأبري(١): «قد تواترتِ الأخبارُ واستفاضت عن رسول الله ﷺ بذكر المهدي، وأنه من أهل بيته، وأنه

<sup>(</sup>١) «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص ١٧٥ ـ ١٧٦) للشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد المدرس بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى، عام (١٤٠٣هـ)، مطابع الرشيد، المدينة، وانظر: «الإذاعة» (ص ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ أبو الحسن محمد بن الحسين السجستاني، كان مجوِّداً ثبتاً مصنفاً، روى عن ابن خزيمة وطبقته، وله كتاب «مناقب الشافعي»، توفي سنة (٣٦٣هـ) رحمه الله.

انظر: «تذكرة الحفاظ» (٣ / ٩٥٤ ـ ٩٥٥)، و «شذرات الذهب» (٣ / ٢٦ ـ ٤٧).

يملك سبع سنين، وأنه يملأ الأرض عدلاً، وأن عيسى عليه السلام يخرج، فيساعده على قتل الدَّجَال، وأنه يؤمُّ هذه الأمة، ويصلي عيسى خلفه»(١).

٢ ـ وقال محمَّد البَرزَنْجي (٢) في كتابه «الإشاعة لأشراط الساعة»: «الباب الثالث في الأشراط العظام والأمارات القريبة التي تعقبها الساعة، وهي كثيرة، فمنها المهدي، وهو أوَّلها، واعلم أن الأحاديث الواردة فيه على اختلاف رواياتها لا تكاد تنحصر»(٣).

وقال أيضاً: «قد علمت أن أحاديث وجود المهدي وخروجه آخر الزمان وأنه من عِترة رسول الله عَلَيْ من ولد فاطمة عليها السلام بلغت حدًّ التَّواتر المعنوى، فلا معنى لإنكارها»(٤).

#### ٣ \_ وقال العلامة محمد السَّفاريني (٥): «وقد كَثُرَت بخروجه \_ أي:

<sup>(</sup>۱) «تهـذیب الکمـال في أسمـاء الـرجال» ( $\Upsilon$  / ۱۱۹٤) لأبي الحجاج یوسف المزي، نسخة مصورة عن النسخة الخطیة بدار الکتاب المصریة، و «المنار المنیف» (ص ۱۶۲)، تحقیق عبـدالفتـاح أبـو غدة، و «فتح الباري» ( $\Upsilon$  / ۲۹۳ - ۲۹۱)، و «الحاوي للفتاوي» في جزء «العرف الوردي في أخبار المهدي» ( $\Upsilon$  / ۸۰ - ۸۸)، وانظر: «عقیدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص ۱۷۱ - ۱۷۷) للشیخ عبدالمحسن العباد.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ محمد بن عبد الرسول بن عبد السيد الحسني البرزنجي من فقهاء الشافعية، له علم بالتفسير والأدب، رحل إلى بغداد ودمشق ومصر، واستقر في المدينة، ودرس بها، وفيها توفي سنة (١١٠٣هـ)، وله عدة مؤلفات رحمه الله.

انظر: والأعلام، للزركلي (٦ / ٢٠٣ ـ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) والإشاعة، (ص ٨٧).

<sup>(</sup>٤) والإشاعة (ص ١١٢).

وتعبيد الأسماء لغير الله تعالى لا يجوز.

<sup>(</sup>٥) هو العلامة محمد سالم السفاريني، عالم بالحديث والأصول والأدب، محقق =

المهدي \_ الروايات، حتى بلغت حد التواتر المعنوي، وشاع دنك بين علماء السنة، حتى عُدَّ من معتقداتهم».

ثم ذكر طائفة من الأحاديث والآثار في خروج المهدي، وأسماء بعض الصحابة ممّن رواها، ثم قال: «وقد رُوِيَ عمّن ذُكِرَ من الصحابة وغير من ذُكِر منهم رضي الله عنهم بروايات متعدّدة، وعن التّابعين من بعدهم، ما يفيد مجموعه العلم القطعي، فالإيمان بخروج المهدي واجبٌ كما هو مقرّر عند أهل العلم، ومدوّنٌ في عقائد أهل السنة والجماعة»(١).

\$ \_ وقال الشوكاني: «الأحاديث في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر التي أمكن الوقوف عليها منها خمسون حديثاً، فيها الصحيح والحسن والضعيف المنجبر، وهي متواترة بلا شك ولا شبهة، بل يصدق وصف التواتر على ما هو دونها في جميع الاصطلاحات المحرَّرة في الأصول، وأما الأثار عن الصحابة المصرِّحة بالمهدي؛ فهي كثيرة أيضاً، لها حكم الرفع، إذ لا مجال للاجتهاد في مثل ذلك»(١).

<sup>=</sup> ولد في (سفارين)، من قرى نابلس، له عدة مؤلفات، وله منظومة في العقيدة وشرحها، سماها ولوامع أو لوائح الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية المضيئة لشرح الدرة المضيئة في عقد الفرقة المرضية»، وله وغذاء الألباب شرح منظومة الآداب، وله ونفثات صدر المكمد وقرة عين المسعد شرح ثلاثيات مسند الإمام أحمد وغيرها»، توفي رحمه الله سنة (١١٠.٨هـ) في نابلس.

انظر ترجمته في: «الأعلام» للزركلي (٦ / ١٤).

<sup>(</sup>١) «لوامع الأنوار البهية» (٢ / ٨٤)، وانظر: «عقيدة أهل السنة والأثر» (ص

<sup>(</sup>٢) من رسالة للشوكاني اسمها: «التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر =

• ـ وقال صديق حسن (١): «الأحاديث الواردة فيه ـ أي: المهدي ـ على اختلاف رواياتها كثيرة جدّاً، تبلغ حد التواتر المعنوي، وهي في السنن وغيرها من دواوين الإسلام من المعاجم والمسانيد» (١).

7 ـ وقال الشيخ محمد بن جعفر الكتاني (٣): «والحاصل أن الأحاديث الواردة في الدَّجَال، وفي الواردة في الدَّجَال، وفي نزول سيدنا عيسى بن مريم عليهما السلام»(١).

# العلماء الذين صنّفوا كتباً في المهدي:

إضافة إلى كتب الحديث المشهورة؛ كالسنن الأربعة، والمسانيد؛

<sup>=</sup> والدجال والمسيح»، ذكر ذلك صديق حسن في كتابه «الإذاعة» (ص ١١٣ ـ ١١٤)، ونقل ذلك أيضاً عن الشوكاني الكتاني في كتابه «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ص ١٤٥ ـ ١٤٦).

وانظر أيضاً «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدى المنتظر» (ص ١٧٣ ـ ١٧٤).

<sup>(</sup>١) هو العلامة محمد صديق خان بن حسن الحسيني البخاري القنوجي، صاحب المصنفات في التفسير والحديث والفقه والأصول، نزل بهوبال، وتزوج بملكتها، وتوفي سنة (١٣٠٧هـ).

انظر: «الأعلام» (٦ / ١٦٧ ـ ١٦٨) للزركلي.

<sup>(</sup>٢) «الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة» (ص ١١٢).

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الله محمد بن جعفر بن إدريس الكتاني الحسني الفاسي، مؤرخ ومحدث ولد في فاس، ورحل إلى الحجاز ودمشق، ثم عاد إلى المغرب، وتوفي في فاس رحمه الله سنة (١٣٤٥هـ)، وله عدة مصنفات.

انظر: «الأعلام» (٦ / ٧٧ - ٧٧).

<sup>(</sup>٤) «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ص ١٤٧) للشيخ محمد بن جعفر الكتاني.

ك «مسند أحمد»، و «مسند البزار»، و «مسند أبي يعلى»، و «مسند البراث بن أبي أسامة»، و «مستدرك الحاكم»، و «مصنف ابن أبي شيبة»، و «صحيح ابن خزيمة»، وغيرها من المصنفات(۱) التي ذكر فيها أحاديث المهدي؛ فإن طائفة من العلماء أفردوا في المهدي المنتظر مؤلّفات ذكروا فيها جمعاً كبيراً من الأحاديث الواردة فيه، ومن هذه المؤلّفات:

١ - جمع الحافظ أبو بكر بن أبي خيثمة (١) الأحاديث الواردة في المهدي، كما ذكر ذلك ابن خلدون في «مقدمته»؛ نقلًا عن السهيلي (١).

٢ ـ الله السيوطي جزءاً سمّاه «العرف الوردي في أخبار المهدي»
 مطبوع ضمن «الحلوي للفتاوي»(٤).

٣ ـ ذكر الحافظ ابن كثير في كتابه «النهاية / الفتن والملاحم» أنه أفرد في ذكر المهدي جزءاً على حدة (٥).

انظر: «سير أعلام النبلاء» (١١ / ٤٩٢ ـ ٤٩٣)، و «تذكرة الحفاظ» (٢ / ٥٩٦)، و «تذكرة الحفاظ» (٢ / ٥٩٦)، و «طبقات الحنابلة» (١ / ٤٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص ١٦٦ ـ ١٦٨) للشيخ عبدالمحسن العباد، فقد ذكر ستة وثلاثين كتاباً، وذكر جملة ممَّن ألَّف في المهدي.

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ الكبير أبو بكر أحمد بن أبي خيثمة، والده زهير بن حرب، حافظ من شيوخ مسلم، أخذ أبو بكر العلم عن أحمد بن حنبل وابن معين، وكان راوية للأدب، وله كتاب والتاريخ الكبير، قال فيه الذهبي: «لا أعرف أغزر فوائد منه». توفي سنة (٢٧٩هـ) رحمه الله.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تاريخ ابن خلدون»، المقدمة، (ص ٥٥٦).

<sup>(</sup>٤) «الحاوى للفتاوى» (٢ / ٥٧).

<sup>(</sup>٥) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٣٠)، تحقيق د. طه زيني.

- ٤ ـ ولعلي المُتَقي الهندي(١): رسالة في شأن المهدي(١).
- ـ ولابن حجر المكّي (٣) مؤلّفاً أسماه: «القول المختصر في علامات المهدى المنتظر»(٤).
- 7 ـ وللملا على القاري(°) كتاباً اسمه: «المشرب الوردي في مذهب المهدى»(٦).

٧ ـ ولمرعي بن يوسف الحنبلي<sup>(٧)</sup>: «فوائد الفكر في ظهور

(١) هو علي بن حسام الدين الهندي ، كان من المشتغلين بالحديث ، وجاور بمكة ، وبها توفي سنة (٩٧٥هـ) رحمه الله .

انظر: «شذرات الذهب» (٨ / ٣٧٩)، و «الأعلام» (٤ / ٢٧١).

(٢) انظر: «الإشاعة لأشراط الساعة» (ص ١٢١).

(٣) هو شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيثمي، الفقيه الشافعي، صاحب المصنفات، توفى بمكة سنة (٩٧٣هـ)، وقيل: (٩٨٤هـ) رحمه الله.

انظر: «شذرات الذهب» (٨ / ٣٧٠)، و «الأعلام» (١ / ٢٣٤).

- (٤) انظر: «الإشاعة» (١٠٥)، و «لوامع الأنوار» (٢ / ٧٧)، ورسالة عبدالعليم في المهدي (ص ٤٣).
- (٥) هو علي بن سلطان محمد نور الدين الهروي، فقيه حنفي، سكن بمكة، وبها
   توفي سنة (١٠١٤هـ) رحمه الله، وله عدة مصنفات.

انظر: «الأعلام» (٥ / ١٢).

(٦) «الإشاعة» (ص ١١٣).

(٧) هو مرعي بن يوسف الكرمي المقدسي، مؤرخ وأديب من كبار الفقهاء، له نحو
 من سبعين كتاباً، توفي بالقاهرة سنة (١٠٣٣هـ) رحمه الله.

انظر: «الأعلام» (٧ / ٢٠٣).

المنتظر»(١).

٨ ـ وللشوكاني: «التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدَّجَال والمسيح»(١).

9 ـ وقال صديق حسن: «وقد جمع السيد العلامة بدر الملة المنير محمد بن إسماعيل الأمير اليماني " الأحاديث القاضية بخروج المهدي من آل محمّد علية ، وأنه يظهر في آخر الزمان»(١).

# ○ المنكرون لأحاديث المهدى والرد عليهم:

ذكرت فيما سبق طائفة من الأحاديث الصحيحة التي تدلُّ دِلالة قاطعة على ثبوت ظهور المهدي في آخر الزمان حَكَماً عدلاً وإماماً مقسطاً، ونقلتُ طائفة من كلام العلماء الذين نصُّوا على تواتر أحاديث المهدي، وكذلك بعض المصنَّفات التي ألَّفها العلماء في شأنه.

ومما يؤسف له أن طائفة من الكتاب ، ظهرت في هذا الزمن تنكر

<sup>(</sup>١) «لوامع الأنوار» (٢ / ٧٦)، و «الإذاعة» (ص ١٤٧ ـ ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الإذاعة» (ص ١١٣).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسني الكحلاني ثم الصنعاني، صاحب كتاب «سبل السلام شرح بلوغ المرام»، وله عدة مصنفات، توفي بصنعاء سنة (١١٨٢هـ).

انظر: «الأعلام» (٦ / ٣٨).

<sup>(</sup>٤) «الإذاعة» (ص ١١٤).

 <sup>(</sup>٥) من أبرزهم: الشيخ محمد رشيد رضا في «تفسيره المنار» (٩ / ٤٩٩ ـ ٤٠٥)،
 ومحمد فريد وجدي في «دائرة معارف القرن العشرين» (١٠ / ٤٨٠)، وأحمد أمين في كتابه =

ظهور المهدي، وتصف أحاديثه بالتناقض والبطلان، وأن المهدي ليس إلا أسطورة اخترعها الشيعة، ثم دخلت في كتب أهل السنة.

وقد تأثّر بعض هؤلاء الكتاب بما اشتُهِرَ عن ابن خلدون المؤرِّخ(۱) من تضعيفٍ لأحاديث المهدي، مع أن ابن خلدون ليس من فرسان هذا الميدان حتى يُقْبَل قوله في التصحيح والتضعيف، ومع هذا؛ فقد قال بعد أن استعرض كثيراً من أحاديث المهدي، وطعن في كثير من أسانيدها ـ: «فهذه جملة الأحاديث التي خرَّجها الأئمة في شأن المهدي، وخروجه آخر الزمان، وهي ـ كما رأيت ـ لم يخلص منها من النقد إلا القليل أو الأقل

<sup>= «</sup>ضحى الإسلام» (٣ / ٢٣٧ - ٢٤١)، وعبدالرحمن محمد عثمان في تعليقه على «تحفة الأحوذي» (٦ / ٤٧٤)، ومحمد عبدالله عنان في كتابه «مواقف حاسمة في تاريخ الإسلام» (ص ٣٥٩ - ٣٦٤)، ومحمد فهيم أبو عبية في تعليقه على «النهاية / الفتن والملاحم» لابن كثير (١ / ٣٧)، وعبد الكريم الخطيب في كتابه «المسيح في القرآن والتوراة والإنجيل» (ص ٣٩٥)، وأخيراً الشيخ عبدالله بن زيد آل محمود في كتابه «لا مهدي ينتظر بعد الرسول عبر البشر».

وقد تولى الرد على جميع هؤلاء فضيلة الشيخ عبدالمحسن بن محمد العباد في كتابه القيم «الرد على من كذّب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهدي»، وخص منها رسالة الشيخ ابن محمود، حيث بيّن أن ما فيها مجانب للحق والصواب، فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون أبو زيد، ولي الدين الحضرمي الإشبيلي، اشتهر بكتابه «العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والعجم والبربر»، طبع في سبعة مجلدات، أولها «المقدمة»، وله عدة مصنفات وشعر، وقد نشأ في تونس، ورحل منها إلى مصر، وتولى قضاء المالكية فيها، وتوفي بالقاهرة سنة (۸۰۸هـ) رحمه الله.

انظر: «شذرات الذهب» (٧ / ٧٦ ـ ٧٧)، و «الأعلام» (٣ / ٣٣٠).

منه »(۱).

فعبارته تدلُّ على أنه قد سلم من نقده القليل من الأحاديث.

ونقول: لو صعَّ حديثُ واحد؛ لكفى به حجَّة في شأن المهدي، كيف والأحاديث فيه صحيحة ومتواترة؟!

قال الشيخ أحمد شاكر رداً على ابن خلدون: «إن ابن خلدون لم يحسن قول المحدثين «الجرح مقدَّم على التَّعديل»، ولو اطَّلع على أقوالهم وفقهها؛ ما قال شيئاً مما قال، وقد يكون قرأ وعرف، ولكنه أراد تضعيف أحاديث المهدي بما غلب عليه من الرأي السياسي في عصره»(٢).

ثم بيَّن أن ما كتبه ابن خلدون في هذا الفصل عن المهدي مملوءً بالأغاليط الكثيرة في أسماء الرجال ونقل العلل، واعتذر عنه بأن ذلك قد يكون من الناسخين، وإهمال المصحِّحين، والله أعلم.

وإيشاراً للاختصار فسأذكر هنا ما قاله الشيخ محمد رشيد رضا في المهدي ، وهو نموذج لغيره ممَّن أنكر أحاديث المهدي :

قال رحمه الله: «أما التّعارض في أحاديث المهدي؛ فهو أقوى وأظهر، والجمع بين الروايات فيه أعسر، والمنكرون لها أكثر، والشبهة فيها أظهر، ولذلك لم يعتد الشيخان بشيء من رواياتها في صحيحيهما، وقد كانت أكبر مثارات الفساد والفتن في الشعوب الإسلامية»(٣).

<sup>(</sup>١) «مقدمة تاريخ ابن خلدون»، المجلد الأول، (ص ٧٤٥).

<sup>(</sup>٢) من تعليق الشيخ أحمد شاكر على «مسند الإمام أحمد» (٥ / ١٩٧ ـ ١٩٨).

<sup>(</sup>٣) «تفسير المنار» (٩ / ٤٩٩).

ثم ذكر نماذج من تعارض أحاديث المهدي وتهافتها ـ كما يزعم ـ ومن ذلك قوله: «إن أشهر الروايات في اسمه واسم أبيه عند أهل السنة أنه محمد بن عبدالله، وفي رواية: أحمد بن عبدالله، والشيعة الإمامية متَفقون على أنه محمد بن الحسن العسكري، وهما الحادي عشر والثاني عشر من أئمّتهم المعصومين، ويلقّبون بالحجة، والقائم، والمنتظر. . . وزعمت الكيسانية (۱) أن المهدي هو محمد بن الحنفية، وأنه حيّ مقيمٌ بجبل رضوى . . . »(۲).

وقال: «المشهور في نسبه أنه علويٌّ فاطميٌّ من ولد الحسن، وفي بعض الروايات من ولد الحسين، وهو يوافق قول الشيعة الإمامية، وهنالك عدة أحاديث مصرِّحة بأنه من ولد العباس»(٣).

ثم ذكر أن كثيراً من الإسرائيليات دخلت في كتب الحديث، «وكذلك فإن للعصبيات العلوية والعباسية والفارسية دوراً كبيراً في وضع كثير من الأحاديث في المهدي، وكل طائفة تدَّعي أنه منها، وإن اليهود والفرس روَّجوا لهذه الروايات؛ بقصد تخدير المسلمين، حتى يتَّكلوا على ظهور

<sup>(</sup>١) (الكيسانية): إحدى فرق الرافضة، وهم أتباع المختار بن أبي عبيد الثقفي الكذاب، وينسبون إلى كيسان مولى علي رضي الله عنه، وقيل: إن كيسان لقب لمحمد بن الحنفية.

انظر: «الفرق بين الفرق» (ص ٣٨)، تحقيق الشيخ محمد محي الدين عبدالحميد.

<sup>(</sup>٢) «تفسير المنار» (٩ / ٥٠١).

<sup>(</sup>٣) «تفسير المنار» (٩ / ٥٠٢).

المهدي، الذي يؤيِّد الله به الدين، وينشر العدل في العالمين»(١).

ويجاب عما قاله الشيخ رشيد رضا بأن الروايات في خروج المهدي صحيحة ومتواترة تواتراً معنوباً؛ كما سبق أن ذكرت طائفة من هذه الأحاديث، ومن نص من العلماء على صحّتها وتواترها.

وأما دعوى أن الشيخين لم يعتدًا بشيء من الأحاديث في المهدي ؛ فنقول: إن السنة كلها لم تدوّن في الصحيحين فقط، بل ورد في غيرهما أحاديث كثيرة صحيحة في السنن والمسانيد والمعاجم وغيرها من دواوين الحديث.

قال ابن كثير رحمه الله: «إن البخاري ومسلماً لم يلتزما بإخراج جميع ما يُحْكَم بصحّته من الأحاديث، فإنهما قد صحّحا أحاديث ليست في كتابيهما؛ كما ينقل الترمذي وغيره عن البخاري تصحيح أحاديث ليست عنده، بل في السنن وغيرها»(١).

وأما كون الأحاديث قد دخلها كثيرٌ من الإسرائيليات، وأن بعضها من وضع الشيعة وغيرهم من أهل العصبيات؛ فهذا صحيح، ولكن أئمة الحديث قد بيَّنوا الصحيح من غيره، وصنَّفوا الكتب في الموضوعات، وبيان الروايات الضعيفة، ووضعوا قواعد دقيقة في الحكم على الرجال، حتى لم يبق صاحب بدعة أو كذب إلا وأظهروا أمره، فحفظ الله السنة من

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير المنار» (۹ / ٥٠١ ـ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) «الباعث الحثيث / شرح اختصار علوم الحديث لابن كثير» (ص ٢٥)، تأليف: أحمد شاكر، طبع دار الكتب العلمية.

عبث العابثين، وتحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وهذا من حفظ الله لهذا الدين.

وإذا كان هناك روايات موضوعة في المهدي تعصّباً؛ فإن ذلك لا يجعلنا نترك ما صحّ من الروايات فيه، والروايات الصحيحة جاء فيها ذكر صفته واسمه واسم أبيه، فإذا عين إنسان شخصاً، وزعم أنه هو المهدي، دون أن يساعده على ذلك ما جاء من الأحاديث الصحيحة؛ فإن ذلك لا يؤدي إلى إنكار المهدي على ما جاء في الحديث.

ثم إن المهدي الحقيقي لا يحتاج إلى أن يدعو له أحدٌ، بل يظهره الله للناس إذا شاء، ويعرفونه بعلامات تدلُّ عليه، وأما دعوى التعارض؛ فقد نشأت عن الروايات التي لم تصحّ، وأما الأحاديث الصحيحة؛ فلا تعارض فيها ولله الحمد.

وأيضاً؛ فإن خلاف الشيعة مع أهل السنة لا يُعْتَدُّ به، والحكم العدل هو الكتاب والسنة الصحيحة، وأما خرافات الشيعة وأباطيلهم؛ فلا يجوز أن تكون عمدة يُرَدُّ بها ما ثبت من حديث رسول الله عَلَيْ .

قال العلامة ابن القيم في كلامه على المهدي: «وأما الرافضة الإمامية؛ فلهم قولُ رابعٌ، وهو أن المهدي هو محمد بن الحسن العسكري(١) المنتظر، من ولد الحسين بن علي، لا من ولد الحسن،

<sup>(</sup>١) ولد سنة (٢٥٦هـ)، وتوفي سنة (٢٧٥هـ) على القول بوجوده، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أنه لم يوجد.

انظر: «منهاج السنة (٢ / ١٣١)، و «الأعلام» للزركلي (٦ / ٨٠).

الحاضر في الأمصار، الغائب عن الأبصار، الذي يورث العصا، ويختم الفضا، دخل سرداب سامراء طفلاً صغيراً من أكثر من خمس مئة سنة، فلم تره بعد ذلك عين، ولم يُحَسَّ فيه بخبر ولا أثر، وهم ينتظرونه كل يوم!! ويقفون بالخيل على باب السرداب، ويصيحون به أن يخرج إليهم: اخرج يا مولانا! ثم يرجِعون بالخيبة والحرمان، فهذا دأبهم ودأبه، ولقد أحسن من قال:

مَا آنَ للسَّرْدَابِ أَنْ يَلِدَ الَّذِي كَلَّمْتُمُوهُ بِجَهْلِكُمْ مَا آنَا؟ فَعَلَى عُقُولِكُمُ العَفَاءُ فَإِنَّكُمْ ثَعَلَى عُقُولِكُمُ العَفَاءُ فَإِنَّكُمْ ثَلَّتْتُمُ العَنْقَاءَ والغِيْلانَا

ولقد أصبح هؤلاء عاراً على بني آدم، وضحكة يسخر منهم كل عاقل»(١).

## ○ حديث «لا مهدي إلا عيسى بن مريم» والجواب عنه:

احتج بعض المنكرين لأحاديث المهدي بالحديث الذي رواه ابن ماجه والحاكم عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا يزداد الأمر إلا شدّة، ولا الدُنيا إلا إدباراً، ولا النَّاس إلا شحّاً، ولا تقوم الساعة إلا على شرار الناس، ولا المهدي إلا عيسى بن مريم»(٢).

<sup>(</sup>١) «المنار المنيف» (ص ١٥٢ ـ ١٥٣).

ويُجاب عليهم بأن هذا الحديث ضعيف؛ لأن مداره على محمد بن خالد الجندى:

قال الفهبي فيه: «قال الأزدي: منكر الحديث. وقال أبو عبدالله الحاكم: مجهول. قلت \_ القائل الذهبي \_: حديثه «لا مهدي إلا عيسى بن مريم»، وهو خبرٌ منكرٌ، أخرجه ابن ماجه»(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «هذا الحديث ضعيف، وقد اعتمد أبو محمد بن الوليد البغدادي وغيره عليه، وليس مما يعتمد عليه، ورواه ابن ماجه عن يونس عن الشافعي، والشافعي رواه عن رجل من أهل اليمن يقال له محمد بن خالد الجندي، وهو ممّن لا يحتَجُّ به، وليس هذا في مسند الشافعي، وقد قيل: إن الشافعي لم يسمعه من الجندي، وإن يونس لم يسمعه من الشافعي»(۱).

وقال فيه الحافظ ابن حجر: «مجهول»٬۳۰.

وقد خالف في ذلك الحافظ ابن كثير، فقال فيه: «إنه حديث مشهور بمحمد بن خالد الجندي الصنعاني المؤذن، شيخ الشافعي، وروى عنه

<sup>= «</sup>المستدرك على الشيخين» رضي الله عنهما؛ فإن أولى من هذا الحديث ذكره في هذا الموضع حديث سفيان. . . عن عاصم بن بهدلة عن زر بن حبيش عن عبدالله بن مسعود عن النبي عن علل: لا تذهب الأيام والليالي حتى يملك (فذكر الحديث إلى آخره، وقد سبق ذكره)» (ص ٢٣٤).

<sup>(</sup>١) «ميزان الاعتدال» (٣ / ٥٣٥).

<sup>(</sup>۲) «منهاج السنة النبوية» (٤ / ۲۱۱).

<sup>(</sup>٣) «تقريب التهذيب» (٢ / ١٥٧).

غير واحد أيضاً، وليس هو بمجهول؛ كما زعمه الحاكم، بل قد رُوي عن ابن مَعين أنه وثقه، ولكن من الرواة مَن حدَّث به عنه عن أبان بن أبي عياش عن الحسن البصري مرسلاً، وذكر ذلك شيخنا في «التهذيب» (۱) عن بعضهم أنه رأى الشافعي في المنام، وهو يقول: كذب علي يونس بن عبدالأعلى الصدفي ليس هذا من حديثي. قلت: يونس بن عبدالأعلى الصدفي من الثقات، لا يُطْعَن فيه بمجرَّد منام، وهذا الحديث فيما يظهر بادىء الرأي مخالف للأحاديث التي أوردناها في إثبات مهدي غير عيسى بن مريم، إما قبل نزوله \_ كما هو الأظهر، والله أعلم \_، وإما بعده، وعند التأمل لا يتنافيان، بل يكون المراد من ذلك أن المهدي حق المهدي هو عيسى بن مريم، ولا ينفي ذلك أن يكون غيره مهديًا أيضاً، والله أعلم» (۱).

وقال أبو عبد الله القرطبي: «يحتمل أن قوله عليه الصلاة والسلام: «ولا مهدي إلا عيسى»؛ أي: لا مهدي كاملًا معصوماً إلا عيسى، وعلى هذا تجتمع الأحاديث ويرتفع التعارض»(٣).

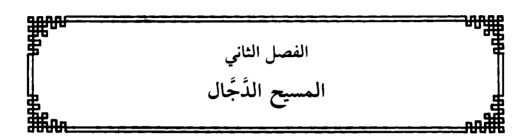
قلت: وعلى فرض احتمال ثبوته؛ فإنه لا يقوم أمام الأحاديث الكثيرة الثابتة في شأن المهدي، وهي أصحُّ إسناداً من هذا الحديث الذي اختلفت أقوال العلماء في ثبوته من عدمه. والله أعلم.

00000

<sup>(</sup>۱) «تهذیب الکمال في أسماء الرجال» (۳ / ۱۱۹۳ ـ ۱۱۹۶) لأبي الحجاج المزي.

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٣٢) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة» (ص ٦١٧).



# 0 معنى المسيح:

ذكر أبو عبد الله القرطبي ثلاثةً وعشرين قولاً في اشتقاق هذا اللفظ (١)، وأوصلها صاحب «القاموس» إلى خمسين قولاً (١).

وهذه اللفظة تطلق على الصِّدِّيق، وعلى الضِّلِّيل الكذاب.

فالمسيح عيسى بن مريم عليه السلام: الصلَّقيق، والمسيح الدَّجَّال: الضَّلِّيل الكذاب.

فخلق الله المسيحين، أحدهما ضد الآخر:

فعيسى عليه السلام مسيحُ الهدى؛ يبرىء الأكمه والأبرص، ويحيي الموتى بإذن الله.

(٢) انظر: «ترتيب القاموس» (٤ / ٣٣٩)، وذكر صاحب «القاموس» أنه أورد هذه الأقوال في كتابه «شرح مشارق الأنوار» وغيره.

الآيات؛ كإنزال المطر، وإحياء الأرض بالنبات، وغيرهما من الخوارق.

وسُمِّي الدَّجَّال مسيحاً؛ لأن إحدى عينيه ممسوحة، أو لأنه يمسح الأرض في أربعين يوماً(١).

والقول الأوَّل هو الراجع؛ لما جاء في الحديث: «إن الدَّجَّال ممسوح العين»(٢).

## معنى الدَّجال:

أما لفظ (الدَّجَال)؛ فهو مأخوذٌ من قولهم: دَجَلَ البعير؛ إذا طلاه بالقطران، وغطَّاه به (٣).

وأصل الدَّجَل: معناه الخلط؛ يقال: دجل إذا لبس وموَّه .

والدَّجَّال: المموَّهُ الكذَّابِ المُمَخْرِق، وهو من أبنية المبالغة، على وزن فعَّال؛ أي: يكثر منه الكذب والتلبيس(1)، وجمعه: دجَّالون، وجمعه الإمام مالك على دجاجلة، وهو جمع تكسير(1).

وذكر القرطبي أن الدُّجَّال في اللغة يطلق على عشرة وجوه(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٣٢٦ ـ ٣٢٧)، و «لسان العرب» (٢ / ٣٢٥ ـ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٦٦ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: «لسان العرب» (١١ / ٢٣٦)، و «ترتيب القاموس» (٢ / ١٥٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ١٠٢).

<sup>(</sup>a) «لسان العرب» (۱۱ / ۲۳٦).

<sup>(</sup>٦) «التذكرة» (ص ٦٥٨).

ولفظة (الدَّجَال): أصبحت علماً على المسيح الأعور الكذَّاب، فإذا قيل: الدَّجَال؛ فلا يتبادر إلى الذهن غيره.

وسمي الدَّجَّال دجالاً: لأنه يغطي الحق بالباطل، أو لأنه يغطي على الناس كفرَه بكذبه وتمويهه وتلبيسه عليهم، وقيل: لأنه يغطي الأمر بكثرة جموعه(١). والله أعلم.

# صفة الدَّجَال والأحاديث الواردة في ذلك:

الدَّجَال رجلٌ من بني آدم، له صفاتٌ كثيرةٌ جاءت بها الأحاديث؛ لتعريف الناس به، وتحذيرهم من شره، حتى إذا خرج؛ عرفه المؤمنون، فلا يفتنون به، بل يكونون على علم بصفاته التي أخبر بها الصادق على وهٰذه الصفات تميِّزه عن غيره من الناس، فلا يغترَّ به إلا الجاهل الذي سبقت عليه الشَّقوة، نسأل الله العافية.

ومن هذه الصفات أنه رجل، شاب، أحمر، قصير، أفحج، جعد الرأس، أجلى الجبهة، عريض النحر، ممسوح العين اليمنى، وهذه العين ليست بناتئة (۱)، ولا جحراء (۱)؛ كأنها عنبة طافئة، وعينه اليسرى عليها

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (۱۱ / ۲۳۲ ـ ۲۳۷)، و «ترتيب القاموس» (۲ / ۱۵۲).

<sup>(</sup>٢) (ناتئة): مأخوذة من النتوء، وهو الارتفاع والانتفاخ؛ أي: أن عينه ليست بارزة. انظر: «ترتيب القاموس» (٤ / ٣١٨)، و «عون المعبود» (١١ / ٤٤٤).

<sup>(</sup>٣) (جحراء): بفتح الجيم وسكون الحاء؛ أي: ليست غائرة منجحرة في نقرتها. وقال الأزهري: «هي بالخاء المعجمة»، وأنكر الحاء.

انظر: «لسان العرب» (٤ / ١١٨)، و «عون المعبود» (١١ / ٤٤٤).

ظفرة (١) غليظة ، ومكتوبٌ بين عينيه (ك ف ر) بالحروف المقطعة ، أو (كافر) بدون تقطيع ، يقرؤها كل مسلم كاتب وغير كاتب، ومن صفاته أنه عقيمٌ لا يولد له .

وهٰذه بعض الأحاديث الصحيحة التي جاء فيها ذكر صفاته السابقة، وهي من الأدلَّة على ظهور الدَّجَّال:

ا ـ عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله على قال: «بينا أنا نائم أطوف بالبيت. . . (فذكر أنه رأى عيسى بن مريم عليه السلام، ثم رأى الدَّجَال، فوصفه، فقال:) فإذا رجلٌ جسيمٌ، أحمر، جعدُ الرأس، أعور العين، كأن عينه عنبةٌ طافئة؛ قالوا: هذا الدَّجَال أقرب الناس به شبهاً ابن قطن (٢)»؛ رجل من خُزاعة (٣).

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) (ظفرة): بفتح الظاء المعجمة والفاء، لحمة تنبت عند المآقي، وقد تمتد إلى السواد فتغشاه. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ١٥٨).

و (المآقي): هو مقدمة العين. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) ابن قطن: اسمه عبد العزى بن قطن بن عمرو الخزاعي، وقيل: من بني المصطلق من خزاعة، وأمه هالة بنت خويلد، وليس له صحبة، فقد هلك في الجاهلية. وما ورد أنه قال للنبي على: «أيضرني شبهه؟ قال: لا، أنت مسلم وهو كافر»، فهي زيادة ضعيفة من رواية المسعودي عند أحمد، وقد اختلط عليه بحديث آخر.

انظر: «تعليق أحمد شاكر على مسند أحمد» (١٥ / ٣٠ ـ ٣١)، وانظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» (٤ / ٢٣٩)، و «فتح الباري» (٦ / ٤٨٨ و١٠ / ١٠١).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (١٣ / ٩٠ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب ذكر المسيح ابن مريم عليه السلام والمسيح الدجال، (٢ / ٢٣٧ ـ مع شرح النووي).

٢ ـ وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنه ذكر الدَّجَال بين ظهراني الناس، فقال: «إن الله تعالى ليس بأعور، ألا وإن المسيح الدَّجَال أعور العين اليمنى ؛ كأن عينه عنبة طافية»(١).

٣ ـ وفي حديث النوَّاس بن سمعان رضي الله عنه: قال على في وصف الدَّجَّال: «إنه شابٌ، قَطَطُّ ١٠٠، عينه طافية، كأني أشبهه بعبد العزى بن قطن»(٣).

\$ - وفي حديث عُبادة بن الصامت رضي الله عنه: قال رسول الله عنه: «إن مسيح الدَّجَال رجلٌ، قصيرٌ، أفجع، جعدٌ، أعور، مطموسُ العين، ليس بناتئة ولا جحراء، فإن ألبس عليكم؛ فاعلموا أن ربَّكم ليس بأعور»(١).

• \_ وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله علي : «وأما

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (۱۳ / ۹۰ ـ مع شرح الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (۱۸ / ۵۹ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (قطط)؛ أي: شديد جعودة الشعر.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٨١)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٥٦).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٦٥ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «سنن أبي داود» (١١ / ٤٤٣ ـ عون المعبود).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (۲ / ۳۱۷ ـ ۳۱۸) (ح

مسيح الضَّلالة؛ فإنه أعور العين، أجلى الجبهة، عريض النحر، فيه دفأ(۱)»(۱).

٦ ـ وفي حديث حُذيفة رضي الله عنه؛ قال ﷺ: «الدَّجَال أعور العين اليسرى، جفال الشعر(٣)»(٤).

٧ ـ وفي حديث أنس رضي الله عنه؛ قال ﷺ: «وإن بين عينيه
 مكتوتٌ كافر»(٥).

وفي رواية: «ثم تهجَّاها (ك ف ر)؛ يقرؤه كل مسلم »(١).

(١) (دفأ): الدفا مقصور: الانحناء. ورجل أدفى \_ بغير همز \_ فيه انحناء.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ١٢٦)، و «لسان العرب» (١ / ٧٧ و١٤ / ٢٦٣). / ٢٦٣ ـ ٢٦٣).

(٢) «مسند الإمام أحمد» (١٥ / ٢٨ ـ ٣٠)، تحقيق وشرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح»، وحسنه ابن كثير.

انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٣٠)، تحقيق د. طه زيني.

(٣) (جفال الشعر)؛ أي: كثيره.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٢٨٠).

(٤) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٦٠ - ٦١ ـ مع شرح النووي).

(٥) وصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (١٣/ ٩١ - مع الفتح)، و وصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٥٩ - مع شرح النووي).

(٦) اصحيح مسلم، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٥٩ ـ مع شرح النووي).

وفي رواية عن حذيفة: «يقرؤه كل مؤمن كاتب وغير كاتب»(١).

وهذه الكتابة حقيقية على ظاهرها الله ولا يُشكل رؤية بعض الناس لهذه الكتابة دون بعض، وقراءة الأمي لها، «وذلك أن الإدراك في البصر يخلُقه الله للعبد كيف شاء ومتى شاء، فهذا يراه المؤمن بعين بصره، وإن كان لا يعرف الكتابة، ولا يراه الكافر، ولو كان يعرف الكتابة؛ كما يرى المؤمن الأدلّة بعين بصيرته، ولا يراه الكافر، فيخلق الله للمؤمن الإدراك دون تعلّم؛ لأن ذلك الزمن تنخرق فيه العادات (٣).

قال النووي: «الصحيح الذي عليه المحقّقون أن هذه الكتابة على ظاهرها، وأنها كتابة حقيقية، جعلها الله آية وعلامة من جملة العلامات القاطعة بكفره وكذبه وإبطاله؛ يظهرها الله تعالى لكل مسلم؛ كاتب وغير كاتب، ويخفيها عمّن أراد شقاوته وفتنته، ولا امتناع في ذلك»(١).

٨ ـ ومن صفاته أيضاً ما جاء في حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنه! «فانطلقنا سراعاً،
 حتى دخلنا الدَّير، فإذا فيه أعظم إنسان رأيناه قط، وأشدُّه وثاقاً»(٥٠).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱۸ / ٦٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) خلافاً لمن قال: إنها مجاز عن سمة الحدوث؛ فإنه مذهب ضعيف.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ٦٠ ـ ٦١)، و «فتح الباري» (۱۳ / ١٠٠).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٣ / ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) «شرح النووي لصحيح مسلم» (١٨ / ٦٠).

<sup>(</sup>٥) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قصة الجساسة، (١٨ / ٨٦ مع شرح النووي).

9 ـ وفي حديث عمران بن حُصين رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله عنه عنه عمران بين خلق آدم إلى قيام الساعة خلق أكبر من الدَّجَّال»(١).

۱۰ ـ وأما أن الدَّجَال لا يولد له؛ فلما جاء في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في قصته مع ابن صياد، فقد قال لأبي سعيد: «ألستَ سمعتَ رسول الله عَيْنَ يقول: إنه لا يولد له؟ قال: قلتُ: بلي «٢٠٠.

والملاحظ في الروايات السابقة أن في بعضها وصف عينه اليمنى بالعور، وفي بعضها وصف عينه اليسرى بالعور، وكل الروايات صحيحة، وهذا فيه إشكال.

فذهب الحافظ ابن حجر إلى أن حديث ابن عمر الوارد في الصحيحين والذي جاء فيه وصف عينه اليمنى بالعور أرجح من رواية مسلم التي جاء فيها وصف عينه اليسرى بالعور؛ لأن المتّفق على صحّته أقوى من غيره(٣).

وذهب القاضي عياض إلى أن عيني الدَّجَّال كلتيهما معيبة؛ لأن الروايات كلها صجيحة، وتكون العين المطموسة والممسوحة هي العوراء الطافئة \_ بالهمز\_؛ أي: التي ذهب ضوؤها، وهي العين اليمنى؛ كما في

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن، باب في بقية من أحاديث الدجال، (۱۸ / ۸٦ / ۸٦ - ۸۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸ / ۰۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (١٣ / ٩٧).

حديث ابن عمر. وتكون العين اليسرى التي عليها ظفرة غليظة، وهي الطافية \_ بلا همز \_ معيبة أيضاً، فهو أعور العين اليمنى واليسرى معاً، فكل واحدة منهما عوراء؛ أي: معيبة؛ فإن الأعور من كل شيء: المعيب، لا سيما ما يختص بالعين، فكلا عيني الدَّجَال معيبة عوراء، إحداهما بذهابها، والأخرى بعيبها.

قال النووي في هذا الجمع: «هو في نهاية من الحسن»(١). ورجَّحه أبو عبدالله القرطبي(١).

# هل الدَّجال حيِّ؟ وهل كان موجوداً في زمن النبي ﷺ؟

وقبل الجواب عن هذين السؤالين لا بد من معرفة حال ابن صياد؛ هل هو الدَّجَّال أو غيره؟

وإذا كان الدَّجَّال غير ابن صياد؛ فهل هو موجود قبل أن يظهر بفتنته أو لا؟

وقبل الإِجابة عن هٰذه الأسئلة نعرِّف بابن صيَّاد:

ابن صيَّاد:

اسمه هو صافي \_ وقيل: عبدالله \_ بن صيَّاد أو صائد (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح النووي لمسلم» (٢ / ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) «التذكرة» (ص ٦٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (٣ / ٢٢٠ و٦ / ١٦٤)، و «عمدة القاري شرح صحيح البخاري» (٨ / ١٧٠ و ١٤ / ٢٧٨ لبدر الدين العيني طبعة دار الفكر، و «النهاية / البخاري» (٨ / ١٧٠)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٤٦)، و «عون المعبود» (١١ = الفتن والملاحم» (١ / ١٨٨)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٤٦)، و «عون المعبود» (١٠ = ١٠)

كان من يهود المدينة، وقيل: من الأنصار، وكان صغيراً عند قدوم النبى على المدينة.

وذكر ابن كثير أنه أسلم، وكان ابنه عُمارة من سادات التابعين، روى عنه الإمام مالك وغيره(١).

وترجم له الذهبي في كتابه «تجريد أسماء الصحابة»، فقال: «عبد الله بن صيًاد، أورده ابن شاهين (٢)، وقال: هو ابن صائد، كان أبوه يهوديًا، فولد عبدالله أعور مختونًا، وهو الذي قيل: إنه الدَّجَال، ثم أسلم، فهو تابعيًّ، له رؤية »(٢).

وترجم له الحافظ ابن حجر في «الإصابة»، فذكر ما قاله الذهبي، ثم قال: «ومِن ولده عُمارة بن عبدالله بن صيًاد، وكان من خيار المسلمين، من أصحاب سعيد بن المسيّب، روى عنه مالكٌ وغيره».

<sup>= /</sup> ٤٧٨)، و «إتحاف الجماعة» (٢ / ٦٣ - ٦٤)، و «التصريح بما تواتر في نزول المسيح» (ص ١٨٣ - ١٨٥) من تعليق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة.

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٢٨)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن شاهين البغدادي الواعظ المفسر، كان من حفاظ الحديث، ومن أوعية العلم، له عدة مصنفات، أكثرها في التفسير والتاريخ، توفي سنة (٣٨٥هـ) رحمه الله.

انظر ترجمته في: «شذرات الذهب» (٣ / ١١٧)، و «الأعلام» (٥ / ٤٠) للزركلي.

<sup>(</sup>٣) «تجريد أسماء الصحابة» (١ / ٣١٩) (رقم ٣٣٦٦)، للحافظ الذهبي، طبع دار المعرفة ببيروت.

ثم ذكر جملة من الأحاديث في شأن ابن صيًاد؛ كما سيأتي ذكرها فيما بعد.

ثم قال: «وفي الجملة لا معنى لذكر ابن صياد في الصحابة؛ لأنه إن كان الدَّجَالَ؛ فليس بصحابيِّ قطعاً؛ لأنه يموت كافراً، وإن كان غيره؛ فهو حالَ لُقِيَّهُ النبيِّ ﷺ لم يكن مسلماً»(١).

لكن إن أسلم بعد ذلك؛ فهو تابعيُّ له رؤية؛ كما قال الذهبي .

وترجم ابن حجر في كتابه «تهذيب التهذيب» لعُمارة بن صيَّاد، فقال: «عُمارة بن عبدالله بن صيَّاد الأنصاري، أبو أيوب المدني. روى عن: حابر بن عبدالله، وسعيد بن المسيّب، وعطاء بن يسار. وعنه: الضَّحاك بن عثمان الخُزامي، ومالك بن أنس، وغيرهما. قال ابن معين والنسائي: ثقة. وقال أبو حاتم: صالح الحديث. وقال ابن سعد: كان ثقة قليل الحديث. وكان مالك بن أنس لا يقدِّم عليه في الفضل أحداً، وكانوا يقولون: نحن بنو أشيهب بن النَّجَّار، فدفعهم بنو النَّجًار، فهم اليوم حلفاء بني مالك بن النَّجًار، ولا يُدْرى ممَّن هُم»(٢).

#### أحواله:

كان ابن صيَّاد دجَّالًا، وكان يتكهَّنُ أحياناً فيصدق ويكذب، فانتشر

<sup>(</sup>۱) «الإصابة في تمييز الصحابة»، القسم الرابع، ممن اسمه (عبدالله)، (۳ / ۱۳۳) (رقم ۱۳۰۹) للحافظ ابن حجر العسقلاني، مطبعة السعادة، مصر، ط. الأولى، (۱۳۲۸هـ).

<sup>(</sup>٢) «تهذیب التهذیب» (٧ / ٤١٨) (رقم ٦٨١).

خبره بين الناس، وشاع أنه الدُّجَّال؛ كما سيأتي في ذكر امتحان النبي ﷺ له.

## امتحان النبي ﷺ له:

لما شاع بين الناس أمر ابن صيَّاد، وأنه هو الدَّجَّال؛ أراد النبي عَلَيْهُ أن يطَّلعَ على أمره، ويتبيَّنَ حالَه، فكان يذهب إليه مختفياً حتى لا يشعر به ابن صياد؛ رجاء أن يسمع منه شيئاً، وكان يوجِّه إليه بعض الأسئلة التي تكشف عن حقيقته.

ففي الحديث عن ابن عمر رضي الله عنهما: أن عمر انطلق مع النبي على وهط قبل ابن صياد، حتى وجدوه يلعب مع الصبيان عند أطم (۱) بن مَغَالة (۲)، وقد قارب ابن صياد الحلم، فلم يشعر حتى ضرب النبي على بيده، ثم قال لابن صيّاد: «أتشهد أني رسول الله؟». فنظر إليه ابن صياد، فقال: أشهد أنك رسول الأميّين. فقال ابن صيّاد للنبي على: «ما أتشهد أني رسول الله؟ فرفضه، وقال: «آمنت بالله وبرسله». فقال له: «ما ترى؟». قال ابن صياد: يأتيني صادق وكاذب. فقال النبي على: «خلط عليك الأمر». ثم قال له النبي على: «إني خبأت لك خبيئاً؟». فقال ابن صياد: هو الدُّخ (۳). فقال: «اخسأ فلن تعدو قدرك». فقال عمر رضي الله صياد: هو الدُّخ (۳). فقال: «اخسأ فلن تعدو قدرك». فقال عمر رضي الله

<sup>(</sup>١) (أطم)؛ بضمتين: بناء مرتفع كالحصن، وجمعه آطام.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٥٤)، و «فتح الباري» (٣ / ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) (مغالة): بفتح الميم والمعجمة الخفيفة: بطن من الأنصار.

<sup>«</sup>فتح الباري» (٣ / ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) يريد الدخان لكنه قطمها على طريقة الكهان؛ كما سيأتي بيان ذلك.

عنه: دعني يا رسول الله أضرب عنقه. فقال النبي ﷺ: «إن يكنه؛ فلن تسلط عليه، وإن لم يكنه؛ فلا خير لك في قتله»(١).

وفي رواية أن النبي ﷺ قال له: «ما ترى؟». قال: أرى عرشاً على الماء. فقال رسول الله ﷺ: «ترى عرش إبليس على البحر، وما ترى؟». قال: أرى صادقين وكاذباً، أو كاذبين وصادقاً. فقال رسول الله ﷺ: «لُبِّسَ عليه، دعوه» ٢٠٠٠.

وقال ابن عمر رضي الله عنهما: انطلق بعد ذلك رسول الله على وأبي بن كعب إلى النخل التي فيها ابن صياد، وهو يختل أن يسمع من ابن صياد شيئاً قبل أن يراه ابن صياد، فرآه النبي على وهو مضطجع ـ يعني: في قطيفة له فيها رمزة أو زمرة (٣) ـ، فرأت أم ابن صياد رسول الله على وهو يتّقي بجذوع النخل، فقالت لابن صياد: يا صاف ـ وهو اسم ابن صياد ـ! هذا محمد وهذا رابن صياد، فقال النبي على: «لو تركته بيّن» (١٠).

وقال أبو ذرِّ رضي الله عنه: كان رسول الله ﷺ بعثني إلى أمه؛ قال:

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه وهل يعرض على الصبي الإسلام؟ (٣ / ٣١٨ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸ / ع. ۵۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (رمنزة أو زمرة) على الشك في تقديم الراء على الزاي أو تأخيرها. ومعنى (مزة): فعلة من الرمز، وهو الإشارة. وأما (زمرة): من الزمر، والمراد حكاية صوته. انظر: «فتح البارى» (٣ / ٢٢٠ ـ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) "صحيح البخاري"، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه؟، (٣ / ٣١٨ ـ مع الفتح).

«سلها كم حملت به؟». فأتيتها، فسألتها، فقالت: حملتُ به اثني عشر شهراً. قال: ثم أرسلني إليها، فقال: «سلها عن صيحته حين وقع؟». قال: فرجعتُ إليها، فسألتُها، فقالت: صاح صيحة الصبي ابن شهر. ثم قال فرسول الله عَلَيْهُ: «إني قد خبأت لك خبئاً». قال: خبأت لي خطم شاة عفراء (۱) والدُّخان. قال: فأراد أن يقول الدُّخان، فلم يستطع، فقال: الدُّخ، الدُّخ، الدُّخان.

فامتحان النبي ﷺ له بـ (الدخان)؛ ليتعرف على حقيقة أمره.

والمراد بالدُّخان هنا قوله تعالى: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينٍ ﴾ [الدخان: ١٠]، فقد وقع في رواية ابن عمر عند الإمام أحمد: ﴿إِنِي قد خبأت لك خبيئاً، وخبأ له: ﴿يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ "".

قال ابن كثير: «إن ابن صياد كاشف على طريقة الكهَّان، بلسان الجان، وهم يقرطون - أي: يقطعون - العبارة، ولهذا قال: هو الدُّخ؛

<sup>(</sup>١) (خطم شاة): أصل الخطم في السباع مقاديم أنوفها وأفواهها. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٥٠).

و (العفراء): هي التي لونها غير ناصع كلون عفر الأرض؛ أي: وجهها. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٥ / ١٤٨ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال ابن حجر في سنده: «صحيح». «فتح الباري» (١٣ / ٣٢٥).

قال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار والطبراني في «الأوسط»، ورجال أحمد رجال الصحيح، غير الحارث بن حصيرة، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٨ / ٢ - ٣).

<sup>(</sup>٣) ومسند أحمد، (٩ / ١٣٩) (ح ٦٣٦٠)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

يعني: الدُّخان، فعندها عرف رسول الله ﷺ مادته، وأنها شيطانية، فقال له: (اخسأ؛ فلن تعدو قدرك)»(١).

#### وفاته:

عن جابر رضي الله عنه قال: «فقدنا ابن صيَّاد يوم الحرَّة»(٢).

وقد صحَّح ابن حجر هذه الرواية، وضعَّف قول مَن ذهب إلى أنه مات في المدينة، وأنهم كشفوا عن وجهه، وصلَّوا عليه (٣).

# هل ابن صيَّاد هو الدُّجَّال الأكبر؟

مضى في الكلام على أحوال ابن صيَّاد وامتحان النبي عَلَى له ما يدلُّ على أن النبي عَلَى كان متوقِّفاً في أمر ابن صيَّاد؛ لأنه لم يوحَ إليه أنه الدَّجَال ولا غيره.

وكان عمر رضي الله عنه يحلف عند النبي ﷺ أن ابن صياد هو الدَّجَّال، ولم يُنْكِر عليه ذلك رسولُ الله ﷺ.

وكان بعض الصحابة رضي الله عنهم يرى رأي عمر، ويحلف أن ابن صيًاد هو الدَّجال؛ كما ثبت ذلك عن جابر، وابن عمر، وأبي ذر.

ففي الحديث عن محمد بن المنكدر(1)؛ قال: «رأيتُ جابر بن

<sup>(</sup>١) (تفسير ابن كثير، (٧ / ٢٣٤).

<sup>(</sup>Y) «سنن أبى داود» (١١ / ٤٧٦ ـ مع عون المعبود).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (١٣ / ٣٢٨).

 <sup>(</sup>٤) هو أبو عبدالله محمد بن المنكدر بن عبدالله بن الهدير بن عبدالعزى التيمي،
 تابعي، وأحد الأئمة الأعلام، روى عن بعض الصحابة، وتوفي سنة (١٣١هـ) رحمه الله.

عبدالله يحلف بالله إن ابن صياد هو الدَّجَّال. قلتُ: تحلف بالله؟! قال: إني سمعتُ عمر يحلف على ذلك عند النبي عَلَيْ ، فلم ينكره النبي عَلَيْ ، (١).

وعن نافع (٢)؛ قال: «كان ابن عمر يقول: والله ما أشكُ أن المسيح الدَّجَّال ابن صياد»(٣).

وعن زيد بن وهب(1)؛ قال: «قال أبو ذر رضي الله عنه: لأن أحلف عشر مرات أن ابن صائد هو الدَّجَال أحبُّ إليَّ من أن أحلف مرة واحدة أنه ليس به (٥).

وعن نافع ؛ قال: لقى ابن عمر ابن صائد في بعض طرق المدينة ،

انظر: «تهذيب التهذيب» (٩ / ٤٧٣ ـ ٤٧٥).

(۱) «صحیح البخاری»، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب من رأى ترك النكير من النبي على حجة لا من غير الرسول، (۱۳ / ۲۲۳ ـ مع الفتح)، و «صحیح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر ابن صیاد، (۱۸ / ۵۲ ـ ۵۳ ـ مع شرح النووی).

(۲) هو أبو عبد الله الفقيه المدني مولى ابن عمر، أصابه في بعض مغازيه، روى
 عن كثير من الصحابة، وكان ثقة كثير الحديث، توفي سنة (۱۱۹هـ) رحمه الله.

انظر ترجمته في «تهذيب التهذيب» (١٠ / ٤١٢ ـ ٤١٤).

(٣) هسنن أبي داود، (١١ / ٤٨٣).

قال ابن حجر: «سنده صحيح». «فتح الباري» (١٣ / ٣٢٥).

(٤) هو أبو سليمان زيد بن وهب الجهني الكوفي، رحل إلى النبي على ، فقبض وهو في الطريق، روى عن كثير من الصحابة ؛ كعمر، وعثمان، وعلي، وأبي ذر، وغيرهم رضي الله عنهم، وكان ثقة كثير الحديث، توفي سنة (٩٦هـ) رحمه الله.

انظر ترجمته في «تهذيب التهذيب» (٣ / ٢٧٤).

(٥) رواه الإمام أحمد، وسبق تخريجه (ص ٢٦٨).

فقال له قولاً أغضبه، فانتفخ حتى ملأ السكة، فدخل ابن عمر على حفصة وقد بلغها، فقالت له: رحمك الله! ما أردت من ابن صائد؟! أما علمت أن رسول الله على قال: «إنما يخرُجُ من غضبةٍ يغضبها»(١)؟!

وفي رواية عن نافع؛ قال: قال ابن عمر: لقيته مرتين؛ قال: فلقيته، فقلت لبعضهم: هل تَحَدَّثُون أنه هو؟ قال: لا والله. قال: قلت: كذبتني، والله لقد أخبرني بعضكم أنه لن يموت حتى يكون أكثركم مالاً وولداً، فكذلك هو زعموا اليوم. قال: فتحدَّثنا، ثم فارقته. قال: فلقيتُه مرَّة أخرى وقد نفرت عينيه. قال: فقلتُ: متى فعلت عينُك ما أرى؟ قال: لا أدري. قلتُ: لا تدري وهي في رأسك؟! قال: إن شاء الله خلقها في عصاك هذه. قال: فنخر كأشد نخير حمار سمعت. قال: فزعم بعض أصحابي أني ضربته بعصا كانت معي حتى تكسَّرت، وأما أنا فوالله ما شعرتُ. قال: وجاء حتى دخل على أم المؤمنين، فحدَّثها، فقالت: ما تُريد إليه؟! ألم تعلم أنه قد قال: «إن أول ما يبعثه على الناس غضبٌ يغضبه»(٢).

وكان ابن صيَّاد يسمع ما يقوله الناس فيه، فيتأذَّى من ذلك كثيراً، ويدافع عن نفسه بأنه ليس الدَّجَّال، ويحتجُّ على ذلك بأن ما أخبر به النبي من صفات الدَّجَّال لا تنطبق عليه.

ففي الحديث عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه؛ قال: «خرجنا حجَّاجاً أو عُمَّاراً ومعنا ابن صائد. قال: فنزلنا منزلاً، فتفرَّق الناس، وبقيتُ

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸ / ۵۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) وصحيح مسلم، (١٨ / ٥٧ ـ ٥٨ ـ مع شرح النووي).

أنا وهو، فاستوحشتُ منه وحشة شديدة مما يُقال عليه. قال: وجاء بمتاعه، فوضعه مع متاعي. فقلتُ: إن الحرَّ شديد، فلو وضعته تحت تلك الشجرة. قال: ففعل. قال: فرُفعت لنا غنمٌ، فانطلق، فجاء بعس()، فقال: اشرب أبا سعيد! فقلتُ: إنَّ الحرير شديد، واللبن حارٌ. ما بي إلا أني أكره أن أشرب عن يده، أو قال: آخذ عن يده. فقال: أبا سعيد! لقد هممتُ أن آخذ حبلاً، فأعلقه بشجرة، ثم أختنق مما يقول لي الناس. يا أبا سعيد! من خفي عليه حديث رسول الله على معشر الأنصار. ألستَ من أعلم الناس بحديث رسول الله على أليس قد قال رسول الله على أوليس قد قال أبي عقيم لا يولد له. وقد تركتُ ولدي بالمدينة ؟ أوليس قد قال رسول الله على قال أبو عقيم لا يدخل المدينة ولا مكة. وقد أقبلتُ من المدينة، وأنا أريد مكة؟ قال أبو سعيد الخُدري: حتى كدتُ أن أعذره. ثم قال: أما والله إني لأعرفه وأعرف مولده، وأين هو الآن. قال: قلتُ له: تباً لك سائر اليوم» ().

وقال ابن صيَّاد في رواية: «أما والله إني لأعلم الآن حيث هو، وأعرف أباه وأمه. قال: وقعل له: أيسرُّك أنك ذاك الرجل؟ فقال: لو عُرِضَ

<sup>(</sup>١) (عُسي)؛ بضم العين: وهو القدح الكبير، وجمعه عساس؛ بكسر العين، وأعساس.

انظر: «النهاية في غريب الحديث؛ (٣ / ٢٣٦)، و «شرح النووي لمسلم؛ (١٨ / ٥٦).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر ابن صياد، (١٨ / ٥١ - ٥١ - مع شرح النووي).

عليَّ ما كرهت»(١).

وهناك بعض الروايات التي جاءت في شأن ابن صيًاد، تركتُ ذكرها هنا خشية الإطالة، ولأن بعض المحقِّقين كابن كثير وابن حجر وغيرهما ردُّوها لضعف أسانيدها(٢).

وقد التبس على العلماء ما جاء في ابن صيَّاد، وأشكل عليهم أمره:

فمن قائل: إنه الدَّجَال. ويحتج على ذلك بما سبق ذكره من حلف بعض الصحابة رضي الله عنهم على أنه الدَّجَال، وبما كان من أمره مع ابن عمر وأبي سعيد رضي الله عنهم.

وذهب بعض العلماء إلى أن ابن صياد ليس هو الدجَّال، ويحتج على ذُلك بحديث تميم الدَّاري رضي الله عنه، وقبل أن أسوق أقوال الفريقين أذكر حديث تميم بطوله:

روى الإمام مسلم بسنده إلى عامر بن شراحيل الشعبي (٢) ـ شعب

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱۸ / ٥١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (۱ / ۱۲۷)، تحقيق د. طه زيني، و «فتح الباري» (۱۳ / ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الحافظ عامر بن شراحيل، وقيل: عامر بن عبدالله بن شراحيل الشعبي الحميري، ولد لست سنين خلت من خلافة عمر، وروى عن كثير من الصحابة، وكان يقول: ما كتبت سوداء في بيضاء ولا حدثني رجل بحديث إلا حفظته، توفي بعد المئة وله من العمر تسعون سنة، رحمه الله.

انظر: «تهذیب الکمال» للمزي (۲ / ۱۶۳)، و «تهذیب التهذیب» (۵ / ۲۰ - ۱۹۳)

همدان ـ أنه سأل فاطمة بنت قيس أخت الضّعّاك بن قيس ـ وكانت من المهاجرات الأول ـ فقال: حدثيني حديثاً سمعتيه من رسول الله والمه المهاجرات الأول ـ فقال: حدثيني حديثاً سمعتيه من رسول الله واستديه إلى أحد غيره. فقالت: لئن شئت لأفعلنَ. فقال لها: أجل؛ حدّثيني. فذكرت قصة تأيّمها من زوجها، واعتدادها عند ابن أم مكتوم، ثم قالت: فلمّا انقضت عدّتي؛ سمعتُ نداء المنادي منادي رسول الله وينادي: الصلاة جامعة، فخرجتُ إلى المسجد، فصليتُ مع رسول الله والله وكنية فكنتُ في صف النساء التي تلي ظهور القوم، فلما قضى رسول الله والله والله على المنبر وهو يضحك، فقال: «ليلزم كل إنسان مصلّه»، ثم قال: «أتدرونَ لم جمعتُكُم؟». قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «إني والله ما جمعتُكم لرغبةٍ ولا لرهبةٍ، ولكن جمعتُكُم لأن تميماً الدَّاريُّ (۱) كان رجلاً نصرانياً، فجاء، فبايع، وأسلم، وحدَّثني حديثاً وافق الذي كنتُ أحدثكم عن مسيح الدَّجال، حدَّثني أنه ركب في سفينة بحرية مع ثلاثين رجلاً من لخم وجذام، فلعب بهم الموج شهراً في البحر، ثم أرفؤوان إلى جزيرةٍ في البحر، حتى مغرب الشمس، فجلسوا في

<sup>(</sup>١) هو أبو رقية، تميم بن أوس بن خارجة الداري، من بني لخم رضي الله عنه، كان من علماء أهل الكتاب، وقدم المدينة، وأسلم سنة تسع من الهجرة، وروى عن النبي بخيج، وروى عنه جماعة من الصحابة؛ كابن عمر، وابن عباس، وأنس، وأبي هريرة رضي الله عنهم، انتقل إلى الشام بعد قتل عثمان، ونزل بيت المقدس، وتوفي سنة (٤٠هـ).

انظر: «تهذیب التهذیب» (۱ / ۱۱۰ - ۱۲۰).

<sup>(</sup>٢) (أرفؤوا): أرفأت السفينة إذا قربتها من الشط، والموضع الذي تشد فيه: المرفأ. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٢٤١).

أقرب (١) السفينة، فلاحلوا الجزيرة، فلقيتهم دابّة أهلب كثير الشعر، لا يدرون ما قُبلُه من دُبُره من كثرة الشعر، فقالوا: ويلك ما أنت؟ فقالت: أنا الجساسة. قالوا: وما الجساسة؟ قالت: أيها القوم! انطلقوا إلى هذا الرجل في الدّير (٢)؛ فإنه إلى خبركم بالأشواق. قال: لما سمّت لنا رجلاً؛ فرقنا منها أن تكون شيطانة. قال: فانطلقنا سراعاً حتى دخلنا الدّير، فإذا فيه أعظم إنسان رأيناه قط خُلقاً، وأشدُه وثاقاً، مجموعة يداه إلى عنقه، ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد؛ قلنا: ويلك ما أنت؟ قال: قد قدرتم على خبري، فأخبروني ما أنتم؟ قالوا: نحن أناس من العرب، ركبنا في سفينة بحرية، فصادفنا البحر حين اغتلم (٢)، فلعب بنا الموج شهراً، ثم أرفأنا إلى جزيرتك هذه، فجلسنا في أقربها، فدخلنا الجزيرة، فلقينا دابة أهلب كثير الشعر لا يُدرى ما قُبلُه من دُبُره من كثرة الشعر. فقلنا: ويلك ما أنت؟ قالت: اعمدوا إلى هذا الرجل فقالت: أنا الجسّاسة. قلنا: وما الجساسة؟ قالت: اعمدوا إلى هذا الرجل

<sup>(</sup>١) (أقرب)؛ بضم الراء: سفن صغار تكون مع السفن الكبار كالجنائب لها يتصرف فيها الركاب لقضاء حوائجهم، واحدها: قارب، وجمعه قوارب، وأما أقرب: فهو صحيح، ولكنه خلاف القياس. وقيل: أقرب السفينة: أدانيها وما قارب الأرض منها.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٣٥)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٨٥).

 <sup>(</sup>٢) (الدير): بيت يتعبد فيه الرهبان، ويقال له دير إذا كان في الصحاري ورؤوس
 الجبال، وأما إذا كان في الأمصار؛ فيقال له بيعة أو كنيسة.

انظر: «معجم البلدان» (۲ / ٤٩٥).

<sup>(</sup>٣) (اغتلم): أي: هاج واضطرمت أمواجه.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٣٨٢).

في الدَّير؛ فإنه إلى خبركم بالأشواق، فأقبلنا إليك سراعاً، وفزعنا منها، ولم نأمن أن تكون شيطانة. قال: أخبروني عن نخل بيسان (١٠)؟ قلنا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: أسألكم عن نخلها: هل يُثْمِر؟ قلنا له: نعم. قال: أما إنه يوشك أن لا تثمر. قال: أخبروني عن بحيرة طبريَّة؟ قلنا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل فيها ماء؟ قالوا: هي كثيرة الماء. قال: إن ماءها يوشك أن يذهب. قال: أخبروني عن عين زغر (٢٠)؟ قالوا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل في العين ماء؟ وهل يزرع أهلها بماء العين؟ قلنا له: نعم؛ هي كثيرة الماء، وأهلها يزرعون من مائها. قال: أخبروني عن نبي الأميين؛ ما فعل؟ قالوا: قد خرج من مكة ونزل يثرب. قال: أقاتله العرب؟ قلنا: نعم. قال: أقاتله العرب؟ قلنا: نعم. قال: أما إن ذاك خيرً العرب وأطاعوه، وإني مخبركم عني: إني أنا المسيح، وإني أوشك أن يؤذَنَ

<sup>(</sup>١) (بيسان)؛ بالفتح ثم السكون وسين مهملة ونون، مدينة بالأردن بالغور الشامي، ويقال: هي لسان الأرض، وهي بين حوران وفلسطين، وبها عين الفلوس، وهي عين فيها ملوحة يسيرة، وتوصف بكثرة النخل.

قال ياقوت: «وقد رأيتها مراراً فلم أر فيها غير نخلتين حائلتين، وهو من علامات خروج الدَّجَال». انظر: «معجم البلدان» (١ / ٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) (زغر): على وزن زفر وصرد، وأخره راء مهملة.

قال ياقوت: «حدثني الثقة أن زغر هذه في طرف البحيرة المنتنة في واد هناك بينها وبين بيت المقدس ثلاثة أيام، وهي من ناحية الحجاز، ولهم هناك زروع».

انظر: «معجم البلدان» (٣ / ١٤٢ ـ ١٤٣)، و «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٣٠٤).

لي في الخروج فأخرج، فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة؛ غير مكة وطيبة، فهما محرَّمتان عليَّ كلتاهما، كلما أردتُ أن أدخل واحدة \_ أو واحداً \_ منهما؛ استقبلني ملكُ بيده السيف صلتاً يصدُّني عنها، وإن على كل نَقْب(١) منها ملائكة يحرسونها».

قالت: قال رسول الله ﷺ وطعن بمخصرته (٢) في المنبر :: «هذه طيبة، هذه طيبة، هذه طيبة عني: المدينة .. ألا هل كنت حدَّثتكم ذلك؟». فقال الناس: نعم. «فإنه أعجبني حديث تميم أنه وافق الذي كنتُ أحدِّثكم عنه، وعن المدينة ومكة، ألا إنه في بحر الشام، أو بحر اليمن، لا بل من قبل المشرق ما هو، من قبل المشرق ما هو (وأومأ بيده إلى المشرق)».

قالت: فحفظتُ هٰذا من رسول الله ﷺ ٣٠).

قال ابن حجر: «وقد توهم بعضهم أنه \_ أي: حديث فاطمة بنت قيس \_ غريب فرد، وليس كذلك، فقد رواه مع فاطمة بنت قيس: أبو هريرة، وعائشة، وجابر»(١)؛ رضى الله عنهم.

<sup>(</sup>١) (نقب): هو الطريق بين الجبلين.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) (المخصرة): هي ما يختصره الإنسان بيده، فيمسكه من عصا أو عكازة أو مقرعة أو قضيب، وقد يتكيء عليه.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٣٦).

<sup>(</sup>٣) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر ابن صیاد، (١٨ / ٨٠ ـ ٨٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣ / ٣٢٨).

# أقوال العلماء في ابن صيَّاد:

قال أبو عبد الله القُرطبيُّ: «الصحيح أن ابن صيَّاد هو الدَّجَّال؛ بدلالة ما تقدَّم، وما يبعد أن يكون بالجزيرة في ذلك الوقت، ويكون بين أظهر الصحابة في وقت آخر»(١).

وقال النووي: «قال العلماء: وقصّته مشكلة، وأمره مشتبه في أنه هل هو المسيح الدَّجَال المشهور أم غيره، ولا شك في أنه دجَّال من الدَّجاجلة.

قال العلماء: وظاهر الأحاديث أن النبي ﷺ لم يوح إليه بأنه المسيح الدَّجَال ولا غيره، وإنما أُوحِيَ إليه بصفات الدَّجَال، وكان في ابن صياد قرائن محتملة، فلذلك كان النبي ﷺ لا يقطع بأنه الدَّجَال ولا غيره، ولهذا قال لعمر رضي الله عنه: «إن يكن هو؛ فلن تستطيع قتله».

وأما احتجاجه هو بأنه مسلم والدَّجَّال كافر، وبأنه لا يولد للدَّجَّال وقد ولـد له هو، وأنه لا يدخل مكة والمدينة وأن ابن صياد دخل المدينة وهو متوجِّه إلى مكة؛ فلا دلالة له فيه؛ لأن النبي ﷺ إنما أخبر عن صفاته وقت فتنته وخروجه في الأرض.

<sup>=</sup> قلت: وممَّن رد هذا الحديث العظيم الشيخ أبو عبية ، فقد قال: «هذا الحديث عليه طابع الخيال، وسمة الوضع».

ونسأل أبا عبية: بأي دليل يردُّ حديثاً صحيحاً تلقَّته الأمة بالقبول؟! اللهم إلا الشذوذ والسعى وراء العقل القاصر، غفر الله لنا وله.

انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٩٦)، بتعليق الشيخ محمد فهيم أبو عبية . (١) «التذكرة» (ص ٧٠٢).

ومن اشتباه قصته وكونه أحد الدجاجلة الكاذبين قوله للنبي وسي التشهد أني رسول الله؟! ودعواه أنه يأتيه صادق وكاذب، وأنه يرى عرشاً فوق الماء، وأنه لا يكره أن يكون هو الدَّجَال، وأنه يعرف موضعه، وقوله: إني لأعرفه وأعرف مولده وأين هو الآن، وانتفاخه حتى ملأ السكة.

وأما إظهاره الإسلام، وحجُّه، وجهاده، وإقلاعه عما كان عليه؛ فليس بصريح في أنه غير الدَّجَّال»(١).

وكلام النووي هٰذا يُفْهَم منه أنه يرجِّح كون ابن صياد هو الدَّجَّال.

وقال الشوكاني: «اختلف الناس في أمر ابن صياد اختلافاً شديداً، وأشكل أمره، حتى قيل فيه كل قول، وظاهر الحديث المذكور أن النبي على كان متردِّداً في كونه الدَّجَال أم لا؟ . . .

وقد أجيب عن التردُّد منه ﷺ بجوابين:

الأول: أنه تردَّد ﷺ قبل أن يُعْلِمَهُ الله بأنه هو الدَّجَّال، فلما أعلمه؛ لم ينكر على عمر حَلِفَه.

الثاني: أن العرب قد تُخْرِج الكلام مخرج الشك، وإن لم يكن في الخبر شكِّ.

ومما يدلُّ على أنه هو الدَّجَّال ما أخرجه عبدالرزَّاق (١) بإسناد صحيح عن ابن عمر؛ قال: «لقيت ابن صياد يوماً ـ ومعه رجلٌ من اليهود ـ فإذا عينُه قد طفت وهي خارجةٌ مثل عين الحمار، فلما رأيتُها؛ قلتُ: أنشدك الله يا

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ٤٦ - ٤٧).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (١١ / ٣٩٦)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي.

ابن صياد! متى طفت عينك؟ قال: لا أدري والرحمن. قلت: كذبت وهي في رأسك. قال: فمسحها ونخر ثلاثاً» ...

وقد سبق ذكر نحو هذه القصة من رواية الإمام مسلم(٢).

والذي يظهر لي من كلام الشوكاني أنه مع القائلين بأن ابن صياد هو الدَّجَّال الأكبر.

وقال البيهقي "، في سياق كلامه على حديث تميم: «فيه أن الدَّجَّال الأكبر الذي يخرج في آخر الزمان غير ابن صياد، وكان ابن صياد أحد الدَّجالين الكذَّابين الذين أخبر على بخروجهم، وقد خرج أكثرهم.

وكأن الذين يجزمون بأن ابن صياد هو الدَّجَّال لم يسمعوا بقصة تميم، وإلا؛ فالجمع بينهما بعيد جداً، إذ كيف يلتئم أن يكون من كان في أثناء الحياة النبوية شبه محتلم، ويجتمع به النبي على ويسأله؛ أن يكون في أخرها شيخاً كبيراً مسجوناً في جزيرة من جزائر البحر، موثقاً بالحديد، يستفهم عن خبر النبي على هل خرج أو لا؟!

فالأولى أن يُحْمَلُ على عدم الاطلاع.

<sup>(</sup>١) «نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار» (٧ / ٢٣٠ ـ ٢٣١) للشوكاني، طبعة مصطفى الحلبي، مصر.

<sup>(</sup>۲) (ص ۲۷۰ ـ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٣) هو الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي الشافعي، صاحب المصنفات؛ ك «السنن الكبرى»، و «الصغرى»، و «دلائل النبوة»، و «المبسوط»، وغيرها، توفي في نيسابور سنة (٤٥٨هـ) رحمه الله.

انظر: «شذرات الذهب» (٣ / ٣٠٤ ـ ٣٠٥)، و «الأعلام» (١ / ١١٦).

أما عمر؛ فيُحتمل أن يكون ذلك منه قبل أن يسمع قصة تميم، ثم لما سمعها؛ لم يعد إلى الحلف المذكور.

وأما جابر؛ فشهد حلفه عند النبي ﷺ، فاستصحب ما كان اطلع عليه من عمر بحضرة النبي ﷺ،(١).

قلت: لكن جابر رضي الله عنه كان من رواة حديث تميم؛ كما جاء في رواية أبي داود، حيث ذكر قصة الجساسة والدَّجال بنحو قصة تميم، ثم قال ابن أبي سلمة (٢): «إن في هٰذا الحديث شيئاً ما حفظتُه؛ قال (٣): شهد جابر أنه هو ابن صائد. قلت: فإنه قد مات. قال: وإن مات. قلت: فإنه قد أسلم. قال: وإن أسلم. قلت: فإنه قد دخل المدينة. قال: وإن دخل المدينة.

فجابر رضي الله عنه مصرٌّ على أن ابن صياد هو الدُّجَّال، وإن قيل:

<sup>(</sup>١) دفتح الباري، (١٣ / ٣٢٦ ـ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) هو عمر بن أبي مسلمة بن عبدالرحمٰن بن عوف الزهري قاضي المدينة، صدوق يخطىء، قتل بالشام سنة (١٣٢هـ).

انظر: «تقريب التهذيب، (٢ / ٥٦).

<sup>(</sup>٣) القائل هو أبو سلمة بن عبد الرحمن والد عمر.

انظر: وعون المعبود، (١١ / ٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) وسنن أبي داوده، كتاب الملاحم، باب في خبر الجساسة، (١١ / ٤٧٦ ـ مع عون المعبود).

قال ابن حجر على هذا الحديث: «ابن أبي سلمة عمر فيه مقال، ولكنه حديث حسن، ويتعقب به على من زعم أن جابر لم يطلع على قصة تميم».

<sup>«</sup>فتح الباري، (۱۳ / ۳۲۷).

إنه أسلم، ودخل المدينة، ومات.

وقد تقدَّم أنه صحَّ عن جابر رضي الله عنه أنه قال: «فقدنا ابن صياد يوم الحرة»(١).

وقال ابن حجر: «أخرج أبو نعيم الأصبهاني (٢) في «تاريخ أصبهان» (٣) ما يؤيّد كون ابن صياد هو الدَّجَال، فساق من طريق شبيل بن عرزة عن حسان بن عبدالرحمن عن أبيه؛ قال: لما افتتحنا أصبهان؛ كان بين عسكرنا وبين اليهودية فرسخ، فكنا نأتيها فنختار منها، فأتيتها يوماً، فإذا اليهود يزفنون ويضربون، فسألت صديقاً لي منهم؟ فقال: ملكنا الذي نستفتح به على العرب يدخل، فبتُ عنده على سطح، فصليتُ الغداة، فلما طلعت الشمس؛ إذا الرهج من قبل العسكر، فنظرتُ، فإذا رجلُ عليه قبة من ريحان، واليهود يزفنون ويضربون، فنظرتُ، فإذا هو ابن صياد، فدخل المدينة فلم يعد حتى الساعة (١٠).

قال ابن حجر: «ولا يلتئم خبر جابر هذا (أي: فقدهم لابن صياديوم

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني، صاحب المصنفات الكبار؛ كـ «حلية الأولياء» وغيرها، كان من الثقات، ولد ومات في أصبهان سنة (٤٣٠هـ) رحمه الله.

انظر: «شذرات الذهب» (٣ / ٧٤٥)، و «الأعلام» (١ / ١٥٧).

<sup>(1) «</sup>فتح الباري» (٣ / ٣٢٧ ـ ٣٢٨)، قال ابن حجر: «عبد الرحمن بن حسان ما عرفته والباقون ثقات».

الحرة) مع خبر حسان بن عبدالرحمن؛ لأن فتح أصبهان كان في خلافة عمر؛ كما أخرجه أبو نعيم في «تاريخها»، وبين قتل عمر ووقعة الحرَّة نحو أربعين سنة.

ويمكن الحمل على أن القصة إنما شاهدها والد حسان بعد فتح أصبهان بهذه المدة، ويكون جواب (لما) في قوله: «لما افتتحنا أصبهان» محذوفاً تقديره: صرتُ أتعاهدها، وأتردَّد إليها، فجرت قصة ابن صياد، فلا يتّحد زمان فتحها وزمان دخولها ابن صياد»(۱).

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن «أمر ابن صياد قد أشكل على بعض الصحابة، فظنُّوه الدَّجَّال، وتوقَّف فيه النبي عَيِّ حتى تبيَّن له فيما بعد أنه ليس هو الدَّجَّال، وإنما هو من جنس الكهَّان أصحاب الأحوال الشيطانية، ولذلك كان يذهب ليختبره»(٢).

وقال ابن كثير: «والمقصود أن ابن صياد ليس بالدَّجَال الذي يخرج في آخر الزمان قطعاً؛ لحديث فاطمة بنت قيس الفهرية، وهو فيصل في هذا المقام» ".

هٰذه هي طائفة من أقوال العلماء في ابن صيَّاد، وهي ـ كما ترى ـ متضاربة في شأن ابن صياد، ومع كل دليله.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۳۲۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» (ص ٧٧)، الطبعة الثانية، عام ١٣٧٥هـ في مطابع الرياض.

<sup>(</sup>٣) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٧٠)، تحقيق د. طه زيني.

ولهذا فقد اجتهد الحافظ ابن حجر في التوفيق بين الأحاديث المختلفة، فقال: «أقرب ما يُجمع به بين ما تضمّنه حديث تميم وكون ابن صياد هو الدَّجَال أن الدَّجَال بعينه هو الذي شاهده تميم موثقاً، وأن ابن صياد شيطانٌ تبدَّى في صورة الدَّجَال في تلك المدة، إلى أن توجَّه إلى أصبهان، فاستتر مع قرينه، إلى أن تجيء المدة التي قدَّر الله تعالى خروجه فيها، ولشدَّة التباس الأمر في ذلك؛ سلك البخاري مسلك الترجيح، فاقتصر على حديث جابر عن عمر في ابن صيًاد، ولم يخرج حديث فاطمة بنت قيس في قصة تميم»(۱).

#### ابن صيَّاد حقيقة لا خرافة:

زعم أبو عبية أن «شخصية ابن صياد خرافة جازت على بعض العقول، فعاشت قصتها في بعض الكتب منسوبة إلى الرسول، والرسول عليه صلوات الله لا يصدر عنه من القول والفعل إلا ما هو لُباب الحق ومُصاصه، ولقد آن الأوان لنأخذ بعين الاعتبار والجد روح الحديث ومعناه، ودلالته ومرماه؛ كما نأخذ سنده وطريقه؛ لتنجو مداركنا الإسلامية من الشطط والغلط»(٢).

هٰذا ما قاله الشيخ أبو عبية في تعليقه على الأحاديث الواردة في ابن صيَّاد!!

ويُرَدُّ عليه بأن الأحاديث الواردة في ابن صياد صحيحة، جاءت بها

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۳۲۸).

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٠٤)، تحقيق محمد أبو عبية.

كتب السنة؛ كـ «الصحيحين»، وغيرهما، وليس في أحاديث ابن صيًا د مخالفة لروح الحديث ولباب الحق، فابن صيًا د ـ كما سبق ـ اشتبه أمره على المسلمين، وكان دجًالًا من الـدَجاجلة، أظهر الله كذبه وباطله للرسول على والمسلمين.

وأبو عبيَّة متناقض في كلامه، فنجده في بعض تعليقاته على أحاديث ابن صياد يقول: «والحق أن ابن صياد قال كلمة بتراء لا معنى لها، على عادة الكهَّان، وأنه لم يكن يعني شيئاً بكلمته، فهو مشعوذٌ أفَّاك»(١).

فكلامه هنا فيه اعتراف بأن ابن صياد مشعود أَفَّاك! فكيف يكون في وقت خرافة وفي وقت آخر رجل مشعوذ؟!

لا شك أن أبا عبية متناقض في كلامه.

والمتبّع لتعليقات الشيخ أبي عبيّة على كتاب «النهاية / الفتن والملاحم» للحافظ ابن كثير يرى العجب، فقد أطلق أبو عبيّة لعقله العنان فيما أورده ابن كثير من الأحاديث، فما رآه هو وقبله؛ فهو الحق، وما سوى ذلك؛ أوَّله بتأويلات مخالفة لظاهر الأحاديث، أو حكم على الأحاديث الصحيحة بالوضع؛ بدون دليل ولا برهان على صحيح.

يقول أبو عبيَّة على أحاديث ابن صيَّاد: «هل الطفل مكلَّف؟ وهل يبلغ اهتمام الرسول بهذا المزعوم أن يقف إليه ويسأله هذا السؤال؟ وهل من المعقول أن ينتظر حتى يتلقى جوابه؟ وهل من المقبول أن يسمح له بهذا الجواب الكافر المدَّعي للنبُوَّة والرسالة؟ وهل يبعث الله أطفالاً؟ أسئلة

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٨٨).

نسوقها إلى أولئك الذين يشلُّون عقولهم عن التفكير السديد الرشيد»(١).

ويُجاب عن كلام أبي عبية هذا بأنه لم يقل أحدٌ: إن الطفل مكلّف، ولا إن الله يبعث أطفالاً، وإنما أراد النبي على أن يطّلع على أمر ابن صياد؛ أهو الدَّجَّال حقيقة أم لا؟ لأنه شاع في المدينة أنه الدَّجَّال الذي حذَّر منه النبي عَيِّة، وكان لم يوحَ إليه في أمر ابن صياد شيئاً، فرأى رسول الله على أن ما يكشف دجله \_ وهو مميزٌ يعقل الخطاب \_ أن يقول له: «أتشهد أني رسول الله؟». . . إلى أن قال له: «إني قد خبأت لك خبيئاً؟» إلى غير ذلك من الأسئلة التي وجَّهها إليه رسول الله عَيْقٍ.

فليس المقصود بهذا الكلام تكليف ابن صيًاد بالإسلام، وإنما القصد إظهار حقيقة أمره، وإذا كان القصد ما ذكرنا؛ فلا غرابة أن يقف الرسول على لا ليرى جوابه، وقد ظهر من جوابه أنه دجًال من الدَّجاجلة.

وأيضاً؛ فإنه ليس هناك أي مانع في أن يَعرض النبيُّ عَلَى الإسلام على الصغير؛ فإن البخاري رحمه الله أورد قصة ابن صياد وترجم لها بقوله: «باب كيف يُعْرَضُ الإسلام على الصبي»(١).

وأما كون النبي عَلَيْ لم يعاقب ابن صياد مع ادّعائه النبوّة؛ فشبهة أثارها عدم اطلاع أبي عبية على أقوال العلماء في ذلك، وقد أجابوا عمّا ذكره بأجوبة؛ منها:

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الجهاد، باب كيف يعرض الإسلام على الصبي، (٦) « ١٧١ ـ مع الفتح ).

ا ـ أن ابن صيًاد كان من يهود المدينة أو حلفائهم، وكان بينهم وبين النبي على في تلك المدة عهد ومهادنة، وذلك أن النبي على عندما قدم المدينة كتب بينه وبين اليهود، وصالحهم على أن لا يُهاجَوْا وأن يُتْركوا على دينهم.

ويؤيّد هذا ما رواه الإمام أحمد عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما في ذكر قصة ذهاب النبي عَيِّة إلى ابن صياد ومقالته، وقول عمر رضي الله عنه: ائذن لي فأقتله يا رسول الله، فقال رسول الله علية: «إن يكن هو؛ فلست صاحبه؛ إنما صاحبه عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام، وإلا يكن هو؛ فليس لك أن تقتل رجلاً من أهل العهد»(١).

وإلى هذا الجواب ذهب الخطابي(٢) والبغوي(٣).

. وقال ابن حجر: «هو المتعيِّن»(٤).

٢ ـ أن ابن صيَّاد كان في ذٰلك الوقت صغيراً، لم يبلغ الحلم.

ويؤيّد هٰذا الجواب ما رواه البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما في قصة ذهاب النبي على إلى ابن صياد، وفيها قوله: «حتى وجده يلعب مع الغلمان عند أُمُم بني مَغالة، وقد قارب يومئذ ابن صياد يحتلم»(٥).

<sup>(</sup>١) «الفتح الرباني» (٢٤ / ٦٤ ـ ٦٠).

قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٨ / ٣ - ٤).

<sup>(</sup>۲) «معالم السنن» (٦ / ۱۸۲).

<sup>(</sup>٣) وشرح السنة، (١٥ / ٨٠) تحقيق شعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٦ / ١٧٤).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، (٦ / ١٧٢ ـ مع الفتح).

واختار القاضي عياض هذا الجواب(١).

٣ ـ وهناك جواب ثالث ذكره الحافظ ابن حجر، وهو أن ابن صياد لم يصرِّح بدعوى النبوة، وإنما أوهم أنه يدَّعي الرسالة، ولا يلزم من دعوى الرسالة دعوى النبوَّة؛ قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنا الشَّياطِينَ عَلى الكَافِرينَ ﴾ (١) [مريم: ٨٣].

## مكان خروج الدَّجَال:

يخرج الدجّال من جهة المشرق؛ من خراسان (٣)، من يهودية أصبهان (٤)، ثم يسير في الأرض، فلا يترك بلداً إلا دخله؛ إلا مكة والمدينة، فلا يستطيع دخولهما؛ لأن الملائكة تحرسهما.

ففي حديث فاطمة بنت قيس السابق أن النبي ﷺ قال في الدَّجَال: «ألا إنه في بحر الشام، أو بحر اليمن، لا بل من قِبَل المشرق ما هو، من

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ٤٨).

<sup>(</sup>٢) وفتح الباري، (٦ / ١٧٤).

 <sup>(</sup>٣) (خراسان): بلاد واسعة في جهة المشرق، وتشتمل على عدة بلدان؛ منها:
 نيسابور، وهراة، ومرو، وبلخ، وما يتخلل ذلك من المدن دون نهر جيحون.

انظر: ومعجم البلدان، (۲ / ۳۵۰).

<sup>(</sup>٤) (أصبهان): قال ياقوت: «مدينة أصبهان بالموضع المعروف بـ (جي)، وهو الآن يعرف بـ (شهرستان)، وبـ (المدينة)، فلما سار بختنصر وأخذ بيت المقدس وسبى أهلها؛ حمل معه يهودها، وأنزلها أصبهان، فبنوا لهم في طرف مدينة جي محلة، ونزلوها، وسميت اليهودية . . . فمدينة أصبهان اليوم هي اليهودية ».

ومعجم البلدان: (١ / ٢٠٨).

قبل المشرق ما هو (وأومأ بيده إلى المشرق)»(١).

وعن أبي بكر الصدِّيقِ رضي اللهُ عنه؛ قال: حدثنا رسول الله ﷺ؛ قال: «الدَّجَّالُ يخرج من أرض بالمشرق؛ يُقالُ لها: خراسان»(٢).

وعن أنس رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «يخرج الدَّجَّال من يهودية أصبهان، معه سبعون ألفاً من اليهود»(٣).

قال ابن حجر: «وأما من أين يخرج؟ فمن قبل المشرق جزماً»(1).

وقال ابن كثير: «فيكون بدء ظهوره من أصبهان، من حارة يقال لها: اليهودية»(٥).

#### الدَّجَال لا يدخل مكة والمدينة :

حرم على الدجًال دخول مكة والمدينة حين يخرج في آخر الزمان؛ لورود الأحاديث الصحيحة بذلك، وأما ما سوى ذلك من البلدان؛ فإن الدَّجَال سيدخلها واحداً بعد الآخر.

جاء في حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها أن الدُّجَّال قال:

<sup>(</sup>١) وصحيح مسلم، (١٨ / ٨٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «جامع الترمذي»، باب ما جاء من أين يخرج الدجال؟ (٦ / ٤٩٥ ـ مع تحفة الأحوذي).

قال الألباني: «صحيح». «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ١٥٠) (ح ٣٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) «الفتح الرباني ترتيب مسند أحمد» (٢٤ / ٧٣).

قال ابن حجر: «صحيح». «فتح الباري» (١٣ / ٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣ / ٩١).

<sup>(</sup>٥) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٢٨)، تحقيق د. طه زيني.

«فأخرج، فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتُها في أربعين ليلة؛ غير مكة وطيبة (١)، فهما محرَّمتان على كلتاهما، كلما أردت أن أدخل واحدة - أو واحداً - منهما؛ استقبلني مَلَك بيده السيف صلتاً يصدُّني عنها، وإن على كل نقب منها ملائكة يحرسونها»(١).

وثبت أيضاً أن الدَّجَال لا يدخل أربعة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الطور، والمسجد الأقصى.

روى الإمام أحمد عن جُنادة بن أبي أُميَّة الأزدي؛ قال: ذهبتُ أنا ورجل من الأنصار إلى رجل من أصحاب النبي على فقلنا: حدثنا ما سمعت من رسول الله على يذكر في الدجال. . . (فذكر الحديث، وقال:) «وإنه يمكث في الأرض أربعين صباحاً، يبلغ فيها كل منهل، ولا يقرب أربعة مساجد: مسجد الحرام، ومسجد المدينة، ومسجد الطور، ومسجد الأقصى «٣).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قصة الجساسة، (١٨ / ٨٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «الفتح الرباني» (٢٤ / ٧٦ ـ ترتيب الساعاتي).

قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (۷ / ۳٤۳). وقال ابن حجر: «رجاله ثقات». «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۰).

<sup>(</sup>٤) "صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مِرْيِمٍ ﴾، (٦ / ٤٧٧ \_ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب ذكر المسيح ابن مريم عليه السلام والمسيح الدجال، (٢ / ٢٣٣ \_ ٢٣٥ \_ مع شرح النووي).

قططاً، أعور عين اليمنى، واضعاً يديه على منكبي رجل، يطوف بالبيت، فسأل عنه؟ فقالها: إنه المسيح الدَّجَال. فيجاب عنه بأن منع الدَّجَال من دخول مكة والمدينة إنما يكون عند خروجه في آخر الزمان. والله أعلم (١).

#### 0 أتباع الدَّجَّال:

أكثر أتباع الدَّجَّال من اليهود والعجم والترك، وأخلاط من الناس، غالبهم الأعراب والنساء.

روى مسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: «يتبع الدَّجَال من يهود أصبهان سبعون ألفاً عليهم الطَّيالسة»(٢).

وفي رواية للإمام أحمد: «سبعون ألفاً عليهم التّيجان» ٣٠٠.

وجاء في حديث أبي بكر السابق: «يتبعه أقوامٌ كأنَّ وجوههم المَجانُّ المُطْرَقة» ؛ .

قال ابن كثير: «والظاهر \_ والله أعلم \_ أن المراد هؤلاء الترك أنصار الدَّجَّال»(٥).

 <sup>(</sup>۱) انظر: «شرح النووي لمسلم» (۲ / ۲۳٤)، و«فتح الباري» (٦ / ٤٨٨ - ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية من أحاديث الدَّجَال، (١٨ / ٨٥ - ٨٦ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «الفتح الرباني ترتيب المسند» (٧٤ / ٧٧).

والحديث صحيح. انظر: «فتح الباري» (١٣ / ٢٣٨).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي، ومر تخريجه (ص ٢٩١).

<sup>(</sup>٥) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١١٧) تحقيق د. طه زيني.

قلت: وكذلك بعض الأعاجم؛ كما جاء وصفهم في حديث أبي هريرة: «لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا خوزاً وكرمان من الأعاجم، حمر الوجوه، فطس الأنوف، صغار الأعين، كأن وجوههم المَجانُ المُطْرَقة، نعالهم الشعر»(١).

وأما كون أكثر أتباعه من الأعراب؛ فلأن الجهل غالبٌ عليهم، ولما جاء في حديث أبي أمامة الطويل قوله عليه : «وإن من فتنته ـ أي: الدجّال ـ أن يقول للأعرابي: أرأيت إن بعثتُ لك أباك وأمّك؛ أتشهد أني ربك؟ فيقول: نعم. فيتمثّل له شيطانان في صورة أبيه وأمّه، فيقولان: يا بني! اتّبَعْهُ؛ فإنه ربّك»(١).

وأما النساء؛ فحالهن أشد من حال الأعراب؛ لسرعة تأثرهن، وغلبة الجهل عليهن، ففي الحديث عن ابن عمر رضي الله عنهما؛ قال: قال النبي على: «ينزل الدَّجَال في هذه السبخة بمرقناة"، فيكون أكثر من يخرج إليه النساء، حتى إن الرجل يرجع إلى حميمه وإلى أمه وابنته وأخته وعمته فيوثقها رباطاً؛ مخافة أن تخرج إليه»ن.

<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (٦ / ٢٠٤ ـ فتح).

<sup>(</sup>٢) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب فتنة الدَّجال وخروج عيسى بن مريم وخروج يأجوج ومأجوج، (٢ / ١٣٦٩ ـ ١٣٦٣)، والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦ / ٢٧٣ ـ ٢٧٧) (ح ٧٧٥٧).

<sup>(</sup>٣) (مرقناة): واد بالمدينة يأتي من الطائف، ويمر بطرف القدوم في أصل قبور الشهداء بأحد. انظر: «معجم البلدان» (٤ / ٤٠١).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٧ / ١٩٠) (ح ٥٣٥٣)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

#### 0 فتنة الدَّجَّال:

فتنة الدَّجَّال أعظم الفتن منذ خلق الله آدم إلى قيام الساعة، وذلك بسبب ما يخلق الله معه من الخوارق العظيمة التي تبهر العقول، وتحيَّر الألباب.

فقد ورد أن معه جنّة وناراً، وجنّته نارٌ، ونارُه جنّة ، وأن معه أنهار الماء، وجبال الخبز، ويأمر السماء أن تمطر فتمطر، والأرض أن تُنبِت فتنبت، وتتبعه كنوز الأرض، ويقطع الأرض بسرعة عظيمة ؛ كسرعة الغيث استدبرته الريح . . . إلى غير ذلك من الخوارق.

وكل ذلك جاءت به الأحاديث الصحيحة:

فمنها ما رواه الإمام مسلم عن حذيفة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله علية: «الدَّجَالُ أعورُ العين اليسرى، جفال الشعر، معه جنَّةُ ونارٌ، فناره جنَّة، وجنَّتُه نارٌ، (١٠).

ولمسلم أيضاً عن حذيفة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عَنِيَّة: «لأنا أعلم بما مع الدَّجَال منه، معه نهران يجريان، أحدهما رأي العين ماء أبيض، والآخر رأي العين نارٌ تأجّج، فإمّا أدركن أحدٌ؛ فليأت النهر الذي يراه ناراً، وليغمض، ثم ليطأطيء رأسه، فيشرب منه؛ فإنه ماء بارد»(٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجًال، (۱۸ / ٦٠ - ٦١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجَّال، (١٨ / ٦٦ - مع شرح النووي).

وجاء في حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه في ذكر الدَّجَّال أن الصحابة قالوا: يا رسول الله! وما لبثه في الأرض؟ قال: «أربعون يوماً: يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيامه كأيامكم». قالوا: وما إسراعه في الأرض؟ قال: «كالغيث إذا استدبرته الريح، فيأتي على القوم، فيدعوهم، فيؤمنون به، ويستجيبون له، فيأمر السماء فتمطر، والأرض فتنبت، فتروح عليهم سارحتهم(۱) أطول ما كانت ذَرّاً(۱)، وأسبغه(۱) ضروعاً، وأمده خواصر، ثم يأتي القوم، فيدعوهم، فيردون عليه قوله، فينصرف عنهم، فيصبحون ممجلين ليس بأيديهم شيء من أموالهم، ويمرّ بالخربة، فيقول لها: أخرجي كنوزك، فتتبعه كنوزها كيعاسيب النحل(۱)، ثم يدعو رجلًا ممتلئاً شباباً، فيضربه بالسيف، فيقطعه جزلتين رمية الغرض، ثم يدعوه، فيقبل ويتهلل وجهه يضحك»(۱).

<sup>(</sup>١) (سارحتهم): السارحة هي الماشية.

<sup>(</sup>٢) (ذرا): بضم الذال المعجمة وهي الأعالى والأسنمة.

<sup>(</sup>٣) (أسبغة): بالسين المهملة والغين المعجمة؛ أي: أطوله لكثرة اللبن، وكذا أمده خواصر لكثرة امتلائها من الشبع.

انظر: وشرح النووي لمسلم، (١٨ / ٦٦).

<sup>(</sup>٤) (يعاسيب النحل): هي ذكور النحل.

وقال القاضي عياض: «أي: جماعاتها، وأصل اليعسوب أمير النحل، ويسمى كل سيد يعسوباً، وإذا طار أمير النحل؛ اتبعته جماعاتها».

<sup>«</sup>مشارق الأنوار» (۲ / ۳۰۵) للقاضي عياض، طبع دار التراث، القاهرة، وانظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۲۷).

<sup>(</sup>٥) دصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٦٥ - ٦٦ ـ مع شرح النووي).

وجاء في رواية البخاري عن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه أن هذا الرجل الذي يقتله الدجّال من خيار الناس، أو خير الناس؛ يخرج إلى الدجال من مدينة رسول الله عنه، فيقول للدَّجّال: «أشهد أنك الدَّجال الذي حدَّثنا رسول الله عنه عديثه. فيقول الدَّجّال: أرأيتُم إن قتلتُ هذا ثم أحييتُه؛ هل تشكُون في الأمر؟ فيقولون: لا. فيقتله، ثم يحييه، فيقول (أي: الرجل): والله ما كنتُ فيك أشدُّ بصيرة مني اليوم، فيريد الدَّجّال أن يقتله، فلا يسلَّط عليه»(١).

وسبق ذكر رواية ابن ماجه عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه... (وفيها قول النبي عَنْمَ في الدَّجَال:) «إن من فتنته أن يقول للأعرابي: أرأيتَ إن بعثتُ لك أباك وأمَّك؛ أتشهد أني ربُّك؟ فيقول: نعم. فيتمَثَّلُ له شيطانان في صورة أبيه وأمه، فيقولان: يا بني! اتبعه؛ فإنه ربُّك»(٢).

نسأل الله العافية، ونعوذ به من الفتن.

## الرد على منكري ظهور الدَّجَال:

ما تقدَّم من الأحاديث يدلُّ على تواتر خروج الدَّجَّال في آخر الزمان، وأنه شخصٌ حقيقة، يعطيه الله ما شاء من الخوارق العظيمة.

وقد ذهب الشيخ محمد عبده إلى أن الدَّجَال رمز للخرافات والدَّجَل والقبائح (٣)، وتبعه الشيخ أبو عبية، فذهب إلى أن الدَّجَال رمز الستشراء

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب لا يدخل الدجال المدينة، (۱۳ / ۱۳ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير المنار» (٣ / ٣١٧).

الباطل، وليس رجلًا من بني آدم، وهذا التأويل صرفٌ للأحاديث عن ظاهرها بدون قرينةٍ!!

وإليك ما قاله الشيخ أبو عبيَّة في تعليقه على أحاديث الدَّجَال؛ قال: «اختلاف ما رُوِي من الأحاديث في مكان ظهور الدَّجَال، وزمان ظهوره، وهل هو ابن صيَّاد أم غيره؟ يشير إلى أن المقصود بالدَّجَال الرمز إلى الشر، واستعلائه، وصولة جبروته، واستشراء خطره، واستفحال ضرره في بعض الأزمنة، وتطاير أذاه في كثير من الأمكنة، بما يتيسَّر له من وسائل التمكُن والانتشار والفتنة بعض الوقت، إلى أن تنطفىء جذوته، وتموت جمرته بسلطان الحق، وكلمة الله: ﴿إِنَّ البَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً ﴾ [الإسراء: ١٨]»(١).

ويقول أيضاً: «أليس الأولى أن يُفْهَم من الدَّجَال أنه رمز الشر والبهتان والإفك...» إلخ(٢).

ونرد على هذه الأقوال بأن الأحاديث صريحة في أن الدَّجَّال رجل بعينه، وليس هناك ما يدلُّ على أنه رمز للخرافات والدَّجَل والباطل، وليس في الروايات اختلاف ولا تعارض، وقد سبق الجمع بينها، فبيَّنت أن أول ما يخرج الدَّجَّال من أصبهان من جهة خراسان ـ وكلها في جهة المشرق ـ، وبيَّنتُ ما قيل عن ابن صياد هل هو الدَّجَّال أم غيره؟ وذكرتُ أقوال العلماء في ذلك.

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٢).

خروجه، ولا من حيث زمان ظهوره؛ لم يكن هناك ما يدعو إلى ما ذهبا إليه، لا سيما مع ما جاء من صفاته التي نبَّهَت عليها الأحاديث، والتي تدلُّ دون ارتكاب تجوُّز لا داعى له على أنه شخص حقيقة.

وأيضاً؛ فأبو عبية متناقضٌ في تعليقاته على الأحاديث الواردة في الدَّجَّال في كتاب «الفتن والملاحم» لابن كثير؛ فإنه يعلِّق على قول النبي على عنيه (كافر)؛ يقرؤه مَن كره عمله، أو يقرؤه كل مؤمن». وقوله: «تعلَّموا أنه لن يرى أحدٌ منكم ربَّه حتى يموت».

يقول أبو عبية: «وهذا يقرِّر كذب الدَّجَّال في دعواه الرُّبوبية قبَّحَهُ الله، وأتمَّ عليه غضبه ولعنه»(١).

فهو هنا يرى أن الدَّجَّال إنسان حقيقة ، يَدَّعي الرُّبوبية ، ويدعو عليه بالغضب واللعنة ، وفي موضع آخر ينفي أن يكون هناك دجًال على الحقيقة ، وإنما هو رمزٌ للشَّرِّ والفتنة!!

ولا شك أن هذا تناقضُ واضحٌ منه.

وأرجو أن لا ينطبق على هؤلاء المنكرين لظهور الدَّجَّال قوله ﷺ: «إنه سيكون من بعدكم قومٌ يكذِّبون بالرجم، وبالدَّجَّال، وبالشفاعة، وبعذاب القبر، وبقوم يخرجون من النار بعدما امتحشوا»(١).

وسيأتي في الكلام على خوارق الدَّجَّال، والأمر بالتعوُّذ من فتنته،

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٨٩).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱ / ۲۲۳) (ح ۱۵۷)، تحقیق أحمد شاکر، وقال: «إسناده صحیح».

والإِخبار عن هلاكه، ما يدلُّ دِلالة قاطعة على أنه شخصٌ بعينه.

#### خوارق الدَّجَال أمورٌ حقيقة:

مضى ذكر بعض الخوارق التي تكون مع الدَّجَّال في الكلام على فتنته، وهذه الخوارق حقيقية، وليست بخيالات وتمويهات؛ كما ادَّعى ذلك بعض العلماء:

فقد نقل ابن كثير عن ابن حزم والطحاوي أنهما يقولان بأن ما مع الدجّال ليس له حقيقة.

وكذلك نقل عن أبي عليِّ الجبائي ' شيخ المعتزلة قوله: «لا يجوز أن يكون كذلك حقيقة؛ لئلا يُشَبُّه خارق الساحر بخارق النبي» ١٠٠٠.

ثم جاء من بعدهم الشيخ رشيد رضا، فأنكر أن يكون مع الدَّجَال خوارق، وزعم أن ذلك مخالف لسنن الله تعالى في خلقه، فقال في الكلام على أحاديث الدَّجَال: «ما ذُكِرَ فيها من الخوارق تضاهي أكبر الآيات التي أيّد الله بها أولي العزم من المرسلين، أو تفوقها، وتعدُّ شبهة عليها؛ كما قال بعض علماء الكلام، وعد بعض المحدثين ذلك من بدعتهم، ومن المعلوم أن الله ما آتاهُم هذه الآيات إلا لهداية خلقه التي هي مقتضى سبق رحمته لغضبه، فكيف يؤتى الدَّجَال أكبر الخوارق لفتنة السواد الأعظم من عباده؟! فإن من تلك الروايات أنه يظهر على الأرض كلها في أربعين يوماً

<sup>(</sup>١) هو محمد بن عبد الوهاب بن سلام البصري، توفي سنة (٣٠٣هـ).

انظر ترجمته في : «شذرات الذهب» (Y / Y )، و «الأعلام» (Y / Y ).

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٢٠)، تحقيق د. طه الزيني.

إلا مكة والمدينة»...

إلى أن قال: «إن ما عُزِيَ إليه من الخوارق مخالف لسنن الله تعالى في خلقه، وقد ثبت بنصوص القرآن القطعية أنه لا تبديل لسنّته تعالى ولا تحويل، وهذه الروايات المضطربة المتعارضة لا تصلح لتخصيص هذه النصوص القطعية ولا لمعارضتها»(١).

واستشهد على تعارض أحاديث الدَّجَال بأنه ورد في بعض الروايات على معه جنة على المعه جبنال الخبز وأنهار الماء والعسل، وأن معه جنة وناراً... إلى غير ذلك، وهذا يتعارض مع الحديث الذي في الصحيحين عن المغيرة بن شعبة؛ قال: ما سأل أحدُ النبيَّ عَيِّةٌ عن الدَّجَال ما سألتُه، وإنه قال لي: «ما يضرُّك منه؟ قلتُ: لأنهم يقولون إن معه جبلُ خبزٍ، ونهرُ ماء. قال: بل هو أهون على الله من ذلك»(١).

وممَّن أنكر خوارق الدجَّال أبو عبية، فقد قال في تعليقه على الأحاديث الواردة في ذلك: «هل يقف أمام هذه الفتنة العظيمة الكثرة الكاثرة من الناس؟! يميت ثم يحيي على ملأ ومسمع من البشر، ثم يكب الله العباد في جهنَّم لأنهم افتتنوا به!! إن الله عزَّ وجلَّ ألطف بعباده وأرحم لهم من أن يسلَّط عليهم مثل هذا البلاء، الذي لا يستطيع الوقوف له إلا مَن رُزقَ حظاً غير محدود من ثبات الإيمان وقوَّة العقيدة، وإن الدَّجَال ـ أي

<sup>(</sup>١) «تفسير المناوى» (٩ / ٤٩٠).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (۱۳ / ۸۹ ـ مع شرح الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجّال، (۱۸ / ۷۶ ـ مع شرح النووي).

دجال \_ أهون على الله من أن يسلِّطه على خلقه، ويمدَّه بهذه الأسلحة الخطيرة الفتاكة المزلزلة للعقيدة وللدين في قلوب أكثر العالمين»(١).

## والرد على هٰؤلاء يتلخُّص في الآتي:

1 - أن الأحاديث الواردة في ذكر خوارق الدَّجَّال ثابتة وصحيحة ، لا يجوز ردُّها أو تأويلها ؛ لما ذُكر من شبه ، وليس فيها اضطراب ، ولا بينها تعارُض .

وما استشهد به رشيد رضا من أن حديث المغيرة الذي في الصحيحين يعارض أحاديث الدَّجَال، فيجاب عنه بأن معنى قول النبي الصحيحين يعارض أحاديث الدَّجَال، فيجاب عنه بأن معنى قول النبي على يدي الدَّجَال من الخوارق مضلاً للمؤمنين، ومشكّكاً لقلوب المؤمنين، بل ليزداد الذين آمنوا إيماناً، ويرتاب الذي في قلوبهم مرض، فهو مثل قول الذي يقتله الدَّجَال: «ما كنتُ أشدَّ بصيرةً مني فيك اليوم»، وليس المراد من قوله: «هو أهون على الله من ذلك» أنه ليس شيءٌ من ذلك معه، بل المراد أهون من أن يجعل شيئاً من ذلك آية على صدقه، ولا سيما وقد جعل فيه آية ظاهرة تدلُّ على كذبه وكفره، يقرؤها كل مسلم كاتب وغير كاتب، فيه آية ظلى شواهد كذبه من حدثه ونقصه (۱)؛ كما مر في الكلام على صفته.

٧ ـ لو سلمنا أن الحديث على ظاهره ؛ فيكون قول النبي على له ذلك

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١١٨)، تحقيق محمد أبو عبية.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «شرح صحیح مسلم» للنووي (۱۸ / ۷٤)، و «فتح الباري» (۱۳ / ۹۳).

٣ ـ إن خوارق الـدَّجَّال حقيقية ، وليست بخيالات ولا تمويهات ، وهذه الخوارق من الأمور التي أقدره الله عليها فتنةً وابتلاءً للعباد ، والدَّجَّال لا يمكن أن يشتبه حاله بحال الأنبياء ؛ لأنه لم يثبت أنه يدَّعي النبوَّة حال ظهور الخوارق عند ادَّعائه الرُّبوبية (١) .

٤ - إن استبعاد رشيد رضا لما رُوي من أن الدَّجَّال يظهر على الأرض كلها في أربعين يوماً؛ إلا مكة والمدينة: ليس عليه دليل، بل جاء الدليل بخلافه؛ فإنه ورد في رواية مسلم أن بعض أيام الدَّجَّال يكون قدر سنة، وبعضها قدر شهر، وبعضها قدر أسبوع... كما سبق ذكر ذلك(٢).

• ـ أن ما يُعْطاهُ الدَّجَال من الخوارق ليس فيه مخالفة لسنن الله الكونية؛ فإننا لو أجرينا كلام رشيد رضا على ظاهره لأبطلنا معجزات الأنبياء؛ لأنها مخالفة لسنن الله الكونية، وما يُقال في خوارق الأنبياء وأنها ليست مخالفة لسنن الله تعالى يقال في الخوارق التي يُعطاها الدَّجَال على سبيل الفتنة والامتحان والابتلاء.

٦ ـ لو سلَّمنا أن خوارق الدَّجَّال مخالفة لسنن الله الكونية؛ فإننا

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۰).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص ۲۹۸).

نقول: إن زمن الدَّجَال تنخرق فيه العادات، وتحدث أمور عظيمة مؤذنة بخراب العالم وزوال الدُّنيا وقرب الساعة، وإذا كان خروجه في زمن فتنة أرادها الله؛ فلا يُقال: إن الله ألطف بعباده أن يفتنهم بخوارقه، فهو اللطيف الخبير، ولكن اقتضت حكمته أن يبتلي العباد به، وقد أنذرهم وحذَّرهم منه.

وبعد هذا؛ فأرى من المناسب هنا أن أنقل طائفة من كلام العلماء الأعلام في إثبات خوارق الدَّجَّال، وأنها حقيقة جعلها الله فتنة وامتحاناً للعباد:

قال القاضي عياض رحمه الله: «هذه الأحاديث التي ذكرها مسلم وغيره في قصّة الدَّجَال حجَّة لمذهب أهل الحق في صحَّة وجوده، وأنه شخصٌ بعينه، ابتلى الله به عباده وأقدره على أشياء من مقدورات الله تعالى؛ من إحياء الميت الذي يقتله، ومن ظهور زهرة الدنيا والخصب معه، وجنته وناره، ونهريه، واتباع كنوز الأرض له، وأمره السماء أن تمطر فتمطر، والأرض أن تنبت فتنتب، فيقع كل ذلك بقدرة الله تعالى ومشيئته، ثم يُعجِزُه الله تعالى بعد ذلك، فلا يقدر على قتل ذلك الرجل ولا غيره، ويبطل أمره، ويقتله عيسى عليه ويثبت الله الذين آمنوا.

هٰذا مذهب أهل السنة وجميع المحدِّثين والفقهاء والنُظار؛ خلافاً لمن أنكره وأبطل أمره من الخوارج والجهميَّة وبعض المعتزلة. . . وغيرهم في أنه صحيح الوجود، ولكن الذي يدَّعى مخارف وخيالات لا حقائق لها، وزعموا أنه لو كان حقاً؛ لم يوثق بمعجزات الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم .

وله ذا غلط من جميعهم؛ لأنه لم يدَّع النبوَّة، فيكون ما معه كالتصديق له، وإنما يدَّعي الإِلْهيَّة، وهو في نفس دعواه مكذَّبُ لها بصورة حاله، ووجود دلائل الحدوث فيه، ونقص صورته، وعجزه عن إزالة العور الذي في عينيه، وعن إزالة الشاهد بكفره المكتوب بين عينيه.

ولهذه الدَّلائل وغيرها لا يغترُّ به إلا رعاع من الناس؛ لسد الحاجة والفاقة؛ رغبة في سد الرمق، أو تقيَّة، أو خوفاً من أذاه؛ لأنه فتنة عظيمة؛ تدهش العقول، وتحيِّر الألباب، مع سرعة مروره في الأرض، فلا يمكث بحيث يتأمَّل الضعفاء حاله ودلائل الحدوث فيه والنقص، فيصدِّقه من صدَّقه في هٰذه الحالة.

ولهذا حذَّرت الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين من فتنته، ونبَّهوا على نقصه ودلائل إبطاله.

وأما أهل التوفيق؛ فلا يغترُّون به، ولا يُخْدَعون لما معه؛ لما ذكرناه من الدَّلائل المكذِّبة له، مع ما سبق لهم من العلم بحاله، ولهذا يقول له الذي يقتله ثم يحييه: ما ازددت فيك إلا بصيرة»(١).

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «إن الدَّجَّال يمتحن الله به عباده بما يخلقه معه من الخوارق المشاهَدة في زمانه كما تقدم أن من استجاب له يأمر السماء فتمطرهم، والأرض فتنبت لهم زرعاً تأكل منه أنعامهم وأنفسهم، وترجع إليهم مواشيهم سماناً لبناً، ومن لا يستجيب له، ويرد عليه أمره؛ تصيبهم السَّنة والجَدْب والقحط والقلة وموت الأنعام ونقص الأموال

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۵۸ – ۵۹)، و «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۵).

والأنفس والثمرات، وأنه يتبعه كنوز كيعاسيب النحل، ويقتل ذلك الشاب ثم يحييه، وهذا كله ليس بمخرقة، بل له حقيقة امتحن الله بها عباده في آخر الزمان، فيضلُّ به كثيراً، ويهدي به كثيراً؛ يكفر المرتابون، ويزداد الذين آمنوا إيماناً»(١).

وقال الحافظ ابن حجر: «وفي الدَّجَال مع ذلك دلالة بينة لمن عقل على كذبه؛ لأنه ذو أجزاء مؤلَّفة، وتأثير الصنعة فيه ظاهر مع ظهور الآفة به من عَور عينيه، فإذا دعا الناس إلى أنه ربهم: فأسوأ حال من يراه من ذوي العقول أن يعلم أنه لم يكن لِيُسَوِّي خلق غيره ويَعْدِله ويُحْسِنه ولا يدفع النقص عن نفسه، فأقل ما يجب أن يقول: يا من يزعم أنه خالق السماء والأرض! صوِّر نفسك وعدِّلها وأزل عنها العاهة، فإن زعمتَ أن الرَّبُ لا يُحدث في نفسه شيئاً؛ فأزل ما هو مكتوب بين عينيك»(١).

وقال ابن العربي (٣): «الذي يظهر على يد الدَّجَّال من الأيات؛ من إنزال المطر والخصب على من يصدقه، والجدب على من يكذبه، واتباع كنوز الأرض له، وما معه من جنَّة ونار ومياه تجري؛ كل ذلك محنة من الله، واختبار؛ ليهلك المرتاب، وينجو المتيقِّن، وذلك كله أمر مخوف، ولهذا

<sup>(</sup>١) والنهاية / الفتن والملاحم، (١ / ١٢١)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۳).

<sup>(</sup>٣) هو أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد المعافري الإشبيلي المالكي، صاحب المصنفات؛ كـ «أحكام القرآن»، وغيرها، توفي بالقرب من فاس بالمغرب، ودُفن بها سنة (٣٥هـ) رحمه الله.

انظر: والأعلام، (٦ / ٢٣٠).

قال عَلَيْمَ: لا فتنة أعظم من فتنة الدَّجَّال ١٠٠٠).

#### الوقاية من فتنة الدَّجَّال:

أرشد النبي على أمته إلى ما يعصمها من فتنة المسيح الدَّجَال، فقد ترك أمَّته على المحجَّة البيضاء؛ ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، فلم يدع على المحجَّة البيضاء؛ ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، فلم يدع على خيراً إلا دلَّ أمَّته عليه، ولا شراً إلا حذَّرها منه، ومن جملة ما حذَّر منه فتنة المسيح الدَّجَال؛ لأنها أعظم فتنة تواجهها الأمة إلى قيام الساعة، وكان كل نبيٍّ ينذر أمته الأعور الدَّجَال، واختص محمَّد على بزيادة التَحذير والإنذار، وقد بيَّن الله له كثيراً من صفات الدَّجَال؛ ليحذر أمته؛ فإنه خارجٌ في هذه الأمة لا محالة؛ لأنها آخر الأمم، ومحمَّد على خاتم النبيين.

وهذه بعض الإرشادات النبويَّة التي أرشد إليها المصطفى عَلَيْ أمته ؛ لتنجو من هذه الفتنة العظيمة التي نسأل الله العظيم أن يعافينا ويعيذنا منها:

1 ـ التمسُّك بالإسلام، والتسلُّح بسلاح الإيمان، ومعرفة أسماء الله وصفاته الحسنى التي لا يشاركه فيها أحدٌ، فيعلم أنَّ الدَّجَّال بشرٌ يأكل ويشرب، وأن الله تعالى منزَّه عن ذلك، وأن الدَّجَّال أعور، والله ليس بأعور، وأنه لا أحد يرى ربه حتى يموت، والدَّجَّال يراه الناس عند خروجه؛ مؤمنهم وكافرهم.

٢ ـ التعوُّذ من فتنة الدَّجَال، وخاصة في الصلاة، وقد وردت بذلك
 الأحاديث الصحيحة:

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۳).

وروى البخاري عن مصعب (١)؛ قال: كان سعدٌ يأمر بخمس ويذكرهنَّ عن النبي عَيْقُ أنه كان يأمر بهن. . . (منها:) «وأعوذ بك من فتنة الدُّنيا (يعنى: فتنة الدَّجال)»(١).

«وفي إطلاق الدُّنيا على الدَّجَال إشارة إلى أن فتنة الدَّجَال أعظم الفتن الواقعة في الدُّنيا»(1).

وروى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ هاذا تشهّد أحدُكُم؛ فليستعذ بالله من أربع؛ يقول: اللهم إني أعوذ بك من عذاب جهنّم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن شرّ فتنة المسيح الدَّجَال»(٥).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام، (۲ / ۳۱۷ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التعوذ من عذاب القبر وعذاب جهنم، (٥ / ٨٧ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) هو مصعب بن سعد بن أبي وقاص. انظر: «فتح الباري» (۱۱ / ۱۷۵).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الدعوات، باب التعوذ من عذاب القبر، (١١ / ١١٠) مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١١ / ١٧٩).

<sup>(</sup>٥) وصحيح مسلم»، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التعوُّذ من عذاب القبر وعذاب جهنم، (٥ / ٨٧ ـ مع شرح النووي).

وكان الإمام طاوس(١) يأمر ابنه بإعادة الصلاة إذا لم يقرأ بهذا الدُّعاء في صلاته(١).

وهذا دليل على حرص السلف على تعليم أبنائهم هذا الدعاء العظيم.

قال السفاريني: «مما ينبغي لكل عالم أن يبثّ أحاديث الدَّجَال بين الأولاد والنساء والرجال. . . وقد ورد أن من علامات خروجه نسيان ذكره على المنابر(٣)».

إلى أن قال: «ولا سيما في زماننا هذا الذي اشرأبّت فيه الفتن، وكَتُسرت فيه المحن، واندرست فيه معالم السنن، وصارت السنن فيه كالبدع، والبدعة شرع يُتّبع، ولا حول ولا قوّة إلا بالله العلي العظيم» (١٠).

(١) هو الإمام طاوس بن كيسان اليماني، أبو عبدالرحمن، من كبار التابعين، أدرك خمسين من الصحابة، وحج أربعين حجة، وكان مستجاب الدعوة، قال ابن عيينة: متجنبو السلطان ثلاثة: أبو ذر في زمانه، وطاوس في زمانه، والثوري في زمانه. توفي سنة ست ومئة رحمه الله.

انظر: «تهذیب التهذیب» (۵ / ۸ ـ ۱۰).

(٢) انظر: «صحيح مسلم»، كتاب المساجد، باب التعوذ من عذاب القبر، (٥ / ٨٩ ـ مع شرح النووي).

(٣) ورد في ذُلك حديث صححه الهيثمي في «مجمع الزوائد» عن الصعب بن جثامة؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا يخرج الدجال حتى يذهل الناس عن ذكره، وحتى تترك الأثمة ذكره على المنابر».

انظر: «مجمع الزوائد ومنبع الفوائدة (٧ / ٣٣٥).

(٤) «لوامع الأنوار البهية» (٢ / ١٠٦ ـ ١٠٧).

٣ ـ حفظ آيات من سورة الكهف، فقد أمر النبي عَلَيْ بقراءة فواتح سورة الكهف على الدَّجَال، وفي بعض الروايات خواتيمها، وذلك بقراءة عشر آيات من أولها أو آخرها.

ومن الأحاديث الواردة في ذلك ما رواه مسلم من حديث النوَّاس بن سمعان الطويل. . . (وفيه قوله ﷺ:) «من أدركه منكم ؛ فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف»(١).

وروى مسلم أيضاً عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي عَلَيْ قال: «من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف؛ عُصِمَ من الدَّجال»؛ أي: من فتنته.

قال مسلم: «قال شعبة: من آخر الكهف، وقال همام: من أول الكهف» ثن .

قال النووي: «سبب ذلك ما في أولها من العجائب والآيات، فمَن تدبَّرَها؛ لم يفتتن بالدَّجَال، وكذلك آخرها قوله تعالى: ﴿أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ يَتَخذوا ﴾ [الكهف: ١٠٢]»(٣).

وهذا من خصوصيات سورة الكهف، فقد جاءت الأحاديث بالحث على قراءتها، وخاصة في يوم الجمعة.

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن، باب ذکر الدجًال، (۱۸ / ٦٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، كتاب صلاة المسافرین، باب فضل سورة الكهف وآیة الكرسى، (٦ / ٩٢ ـ ٩٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «شرح النووي لمسلم» (٦ / ٩٣).

روى الحاكم عن أبي سعيد الخُدْري رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهُ قال: «إن من قرأ سورة الكهف يوم الجمعة؛ أضاء له من النور ما بين الجمعتين»(١).

ولا شكّ أن سورة الكهف لها شأنٌ عظيمٌ، ففيها من الآيات الباهرات؛ كقصة أصحاب الكهف، وقصة موسى مع الخضر، وقصة ذي القرنين، وبناءه للسدِّ العظيم حائلاً دون يأجوج ومأجوج، وإثبات البعث والنشور والنفخ في الصُّور، وبيان الأخسرين أعمالاً وهم الذين يحسبون أنهم على الهدى وهم على الضلالة والعمى.

فينبغي لكل مسلم أن يحرص على قراءة هذه السورة، وحفظها، وترديدها، وخاصة في خير يوم طلعت عليه الشمس، وهو يوم الجمعة.

2 - الفرار من الدَّجَّال، والابتعاد منه، والأفضل سكنى مكة والمدينة، فقد سبق أن الدَّجَّال لا يدخل الحرمين، فينبغي للمسلم إذا خرج الدَّجَّال أن يبتعد منه، وذلك لما معه من الشبهات والخوارق العظيمة التي يجريها الله على يديه فتنة للناس؛ فإنه يأتيه الرجل وهو يظن في نفسه الإيمان والثبات، فيتبع الدَّجَّال، نسأل الله أن يعيذنا من فتنته وجميع المسلمين.

<sup>(</sup>۱) «مستدرك الحاكم» (۲ / ۳٦۸)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

وقال الذهبي: «نعيم (أي: ابن حماد) ذو مناكير».

وقال الألباني: «صحيح». «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٣٤٠) (ح ١٣٤٦).

روى الإمام أحمد وأبو داود والحاكم عن أبي الدَّهماء(١)؛ قال: سمعتُ عمران بن حُصين يحدِّث؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «من سمع بالدَّجَّال؛ فليناً عنه، فوالله إن الرجل ليأتيه وهو يحسب أنه مؤمن، فيتبعه مما يبعث به من الشبهات، أو لما يبعث به من الشبهات»(١).

# ذكر الدَّجال في القرآن:

تساءل العلماء عن الحكمة في عدم التصريح بذكر الدَّجَال في القرآن مع عظم فتنته، وتحذير الأنبياء منه، والأمر بالاستعادة من فتنته في الصلاة، وأجابوا عن ذلك بأجوبة؛ منها:

١ - أنه مذكورٌ ضمن الآيات التي ذُكِرَت في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتٍ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أو كَسَبَتْ في إِيمانِها خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

وهذه الآيات هي: الدَّجَال، وطلوع الشمس من مغربها، والدَّابة، وهي المذكورة في تفسير هذه الآية.

<sup>(</sup>١) هو قرفة بن بهيس العدوي البصري، تابعي، ثقة، روى عن بعض الصحابة؛ كعمران بن حصين، وسمرة بن جندب، وغيرهما.

انظر ترجمته في: «تهذيب التهذيب» (٨ / ٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) «الفتح الرباني» (٧٤ / ٧٤)، و «سنن أبي داود» (١١ / ٢٤٢ ـ مع عون المعبود)، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٥٣١).

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم، ولم يخرجاه»، وسكت عنه الذهبي.

والحديث صححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٥ / ٣٠٣) (ح ١١٧٧).

فقد روى مسلمٌ والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاث إذا خرجْنَ لا ينفع نفساً إيمانُها لم تكنْ آمنت من قبلُ أو كسبت في إيمانِها خيراً: طلوع الشمس من مغربها، والدَّجَال، ودابَّة الأرض»(۱).

٢ ـ أن القرآن ذكر نزول عيسى عليه السلام، وعيسى هو الذي يقتل الدَّجَال، فاكتفى بذكر مسيح الهدى عن ذكر مسيح الضلالة، وعادة العرب أنها تكتفى بذكر أحد الضدين دون الآخر.

٣ ـ أنه مذكورٌ في قوله تعالى: ﴿لَخَلْقُ السَّماواتِ والأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ [غافر: ٥٧]، وإن المقصود بالناس هنا الدَّجَال؛ من إطلاق الكل على البعض.

قال أبو العالية(١): «أي أعظم من خلق الدَّجَال حين عظمته اليهود»(١).

قال ابن حجر: «وهذا \_ إن ثبت \_ أحسن الأجوبة، فيكون من جملة ما تكفَّل النبي ﷺ ببيانه، والعلم عند الله «(١).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (۲ / ١٩٥٠ ـ مع الفتح)، و «جامع الترمذي في تحفة الأحوذي» (٨ / ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) هو رفيع بن مهران الرياحي مولاهم البصري من كبار التابعين، أدرك الجاهلية، وأسلم بعد وفاة النبي ﷺ، وروى عن كثير من الصحابة رضي الله عنهم، وتوفي سنة (٩٠هـ).

انظر ترجمته في «تهذيب التهذيب» (٣ / ٢٨٤ ـ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) «تفسير القرطبي» (١٥ / ٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣ / ٩٢).

\$ - أن القرآن لم يذكر الدَّجَال احتقاراً لشأنه ؛ لأنه يدَّعي الرُّبوبية وهو بشرٌ ينافي حاله جلال الرَّبِ وعظمته وكماله وكبرياءه وتنزُّهه عن النقص، فلذلك كان أمره عند الله أحقر وأصغر من أن يُذْكَرَ، ومع هٰذا حذَّرت الأنبياء منه، وبيَّنت خطره وفتنته، كما سبق أن كل نبيٍّ أنذر أمته منه، وحذَّرها من فتنته.

فإن اعترض بأن القرآن ذكر فرعون وهو قد ادَّعى الرُّبوبية والألوهيَّة، فيقال: إن أمر فرعون انقضى وانتهى، وذُكِر عبرة للناس وعظمة، وأما أمر الدَّجَال؛ فسيحدث في آخر الزمان، فترك ذكره امتحاناً به، مع أن ادِّعاءه الرُّبوبية أظهر من أن يُنبَّه على بطلانه؛ لأن الدَّجَال ظاهر النقص، واضح الذَّم، أحقر وأصغر من المقام الذي يدَّعيه، فترك الله ذكره؛ لما يعلم تعالى من عباده المؤمنين؛ أن مثل هذا لا يخيفهم ولا يزيدهم إلا إيماناً وتسليماً لله ورسوله؛ كما يقول الشاب الذي يقتله الدَّجَال ويجيبه: «والله ما كنت فيك أشد بصيرة منى اليوم»(١).

وقد يُترَك ذكرُ الشيء لوضوحه؛ كما ترك النبي عَلَيْ في مرض موته أن يكتب كتاباً بخلافة الصدِّيق رضي الله عنه لوضوحه، وذلك لعظم قدر أبي بكر عند الصحابة رضي الله عنهم، ولذلك قال النبي عَلَيْ : «يأبي الله والمؤمنون إلا أبا بكر» (٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب لا يدخل الدجال المدينة، (۱۳ / ۱۰۱ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) دصحيح مسلم»، كتاب الفضائل، باب فضائل أبي بكر الصديق رضي الله تعالى عنه، (١٥ / ١٥٥ ـ مع شرح النووي).

وذكر ابن حجر \_ رحمه الله \_ أن السؤال عن عدم ذكر الدَّجّال في القرآن لا يزال وارداً؛ لأن الله تعالى ذكر يأجوج ومأجوج في القرآن، وفتنتهم قريبة من فتنة الدَّجَّال(١).

يكون هلاك السدّج ال على يدي المسيح عيسى بن مريم عليه السلام؛ كما دلّت على ذلك الأحاديث الصحيحة ، وذلك أنَّ الدَّجَال يظهر على الأرض كلّها إلا مكة والمدينة ، ويكثر أتباعه ، وتعم فتنته ، ولا ينجو منها إلا قلّة من المؤمنين ، وعند ذلك ينزل عيسى بن مريم عليه السلام على المنارة الشرقية بدمشق ، ويلتف حوله عباد الله المؤمنون ، فيسير بهم قاصدا المسيح الدَّجَال ، ويكون الدَّجَال عند نزول عيسى متوجها نحو بيت المقدس ، فيلحق به عيسى عند باب (لد)(٢) ، فإذا رآه الدَّجَال ؛ ذاب كما يذوب الملح ، فيقول له عيسى عليه السلام : «إن لي فيك ضربة لن يفوتني» ، فيتدراكه عيسى ، فيقتله بحربته ، وينهزم أتباعه ، فيتبعهم المؤمنون ، فيقتلونهم ، حتى يقول الشجر والحجر : يا مسلم ! يا عبدالله ! هذا يهوديٌ خلفي ، تعال فاقتله ؛ إلا الغرقد ؛ فإنه من شجر اليهود (٣) .

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (١٣ / ٩١ ـ ٩٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (لد): بلدة في فلسطين قرب بيت المقدس.

انظر: «معجم البلدان» (٥ / ١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٢٨ ـ ١٢٩)، تحقيق د. طه زيني.

وإليك بعض الأحاديث الواردة في هلاك الدَّجَّال وأتباعه:

روى مسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «يخرج الدَّجَّال في أمَّتي . . . (فذكر الحديث، وفيه:) فيبعث الله عيسى بن مريم كأنه عروة بن مسعود، فيطلبه، فيهلكه»(١).

وروى الإمام أحمد والترمذي عن مجمع بن جارية الأنصاري رضي الله عنه؛ يقول: سمعتُ رسول الله عنه؛ يقول: «يقتل ابنُ مريم الدَّجَّالَ ببات لد»(٢).

وروى مسلم عن النواس بن سمعان رضي الله عنه حديثاً طويلاً عن الدَّجَّال . . . (وفيه قصة نزول عيسى وقتله للدَّجَّال ، وفيه قوله ﷺ : ) «فلا يحلُّ لكافرٍ يجد ريح نفسه إلا مات ، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه ، فيطلبه ، حتى يدركه بباب لد ، فيقتله »(٣) .

وروى الإمام أحمد عن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما أنه قال: قال رسول الله عنهما أنه قال أله وإدبار من العلم . . . (فذكر الحديث، وفيه:) ثم ينزل عيسى بن مريم، فينادي من السَّحَر، فيقول: أيها الناس! ما يمنعكم أن تخرجوا إلى الكذَّاب الخبيث.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدَّجَّال، (۱۸ / ۷۵ / ۷۵ - ۷۶ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) «الفتح الرباني ترتيب مسند أحمد» (۲۶ / ۸۳)، والترمذي (٦ / ۵۱۳ ـ ۵۱۵ ـ مع تحفة الأحوذي).

<sup>(</sup>٣) (صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٦٧ - ٦٨ ـ مع شرح النووي).

فيقولون: هٰذا رجلٌ جنيً . فينطلقون ، فإذا هم بعيسى بن مريم على المتعلقة ، فتقام الصلاة ، فيُقال له: تقدَّم يا روح الله! فيقول: ليتقدَّم إمامُكُم ، فليصل بكم ، فإذا صلَّى صلاة الصبح ؛ خرجوا إليه . قال: فحين يرى الكذاب ينماث (١) كما ينماث الملح في الماء ، فيمشي إليه ، فيقتله ، حتى إنَّ الشجر والحجر ينادي : يا روح الله! هٰذا يهوديٌ ، فلا يَتُرُك ممَّن كان يتبعه أحداً إلا قتله (١) .

وبقتله ـ لعنه الله ـ تنتهي فتنته العظيمة ، وينجي الله الذين آمنوا من شرّه وشرّ أتباعه على يدي روح الله وكلمته عيسى بن مريم عليه السلام وأتباعه المؤمنين ، ولله الحمد والمنة .

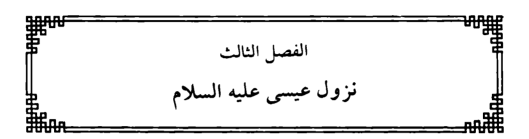
00000

<sup>(</sup>١) (ماث الشيء ميثاً)؛ أي: مرسه. وماث الملح في الماء؛ أي: أذابه.

انظر: «لسان العرب» (٢ / ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) والفتح الرباني ترتيب مسند أحمد، (٢٤ / ٨٥ - ٨٦).

قال الهيثمي: «رواه أحمد بإسنادين رجال أحدهما رجال الصحيح». انظر: «مجمع الزوائد» (٧ / ٣٤٤).



قبل أن نتحدَّث عن نزول عيسى بن مريم عليه السلام يحْسُنُ بنا أن نتعرَّف على صفته التي وردت بها النُصوص الشرعية. . .

## صفة عيسى عليه السلام:

صفته التي جاءت بها الروايات أنه رجلٌ، مربوع القامة، ليس بالطويل ولا بالقصير، أحمر، جعدٌ، عريض الصدر، سبط الشعر، كأنما خرج من ديماس ـ أي: حمَّام ـ له لمة (١) قد رجَّلها تملأ ما بين منكبيه.

الأحاديث الواردة في ذلك:

منها ما رواه الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «ليلة أسري بي لقيتُ موسى . . . (فنعتَهُ إلى أن قال:) ولقيتُ عيسى . . . (فنعته فقال:) ربعةٌ ، أحمرُ ، كأنما خرج من ديماس (يعني:

<sup>(</sup>١) (اللمة)؛ بكسر اللام: شعر الرأس. يقال له إذا جاوز شحمة الأذنين: لمة. وإذا زاد عن ذلك فهو: جمة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ٢٧٣).

الحمام) (١١).

وروى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله علية: «رأيتُ عيسى وموسى وإبراهيم، فأما عيسى؛ فأحمر جعدٌ عريضُ الصَّدر»(٢).

وروى مسلمٌ عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «لقد رأيتني في الحجر وقريشٌ تسألني . . . (فذكر الحديث، وفيه:) وإذا عيسى بن مريم عليه السلام قائمٌ يصلي ، أقرب الناس به شبهاً عروة ابن مسعود الثقفي (٣)».

<sup>(</sup>١) وصحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مِرْيَم ﴾ [مريم: ١٦]، (٦ / ٤٧٦ ـ مع الفتح)، و وصحيح مسلم، باب الإسراء برسول الله على وفرض الصلوات، (٢ / ٢٣٢ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُرْيِم﴾، (٦ / ٤٧٧ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) هو الصحابي الجليل أبو مسعود عروة بن مسعود بن معتب بن مالك الثقفي رضي الله عنه ، أسلم بعد انصراف النبي يخ من الطائف ، وكانت له اليد البيضاء في تقرير صلح الحديبية ، وكان رجلاً محبًا مطاعاً في قومه أهل الطائف ، فلما دعاهم إلى الإسلام ؛ قتلوه ، ولما أصابه سهم منهم ؛ قيل له : ما ترى في دمك ؟ قال : كرامة أكرمني الله بها ، وشهادة ساقها الله إلي ، فليس في إلا ما في الشهداء الذين قُتِلوا مع رسول الله عن قبل أن يرتحل عنكم . فقال فيه النبي عن : «مثل عروة مثل صاحب ياسين ، دعا قومه إلى الله ، فقتلوه » .

وقيل: إنه المراد بقوله تعالى: ﴿ لَوْلا نُزَّلَ هذا القُرْآنُ على رَجُلِ مِن القَرْيَتَيْنِ عَظيمٌ ﴾ [الزخرف: ٣٦].

انظر: «الاستيعاب في معرفة الأصحاب» (٣ / ١٠٦٦ ـ ١٠٦٧) تحقيق علي البجاوي لابن عبدالبر، و «الإصابة في تمييز الصحابة» (٢ / ٤٧٧ ـ ٤٧٨) لابن حجر، =

وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنها أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنها: «أراني ليلة عند الكعبة، فرأيت رجلاً آدم الأعلى، قد رجَّلها، فهي من أدم الرجال، له لِمَّةٌ كأحسن ما أنت راء من اللّمم، قد رجَّلها، فهي تقطر ماء، متّكتاً على رجلين أو على عواتق رجلين، يطوف بالبيت، فسألت: مَن هٰذا؟ فقيل: هٰذا المسيح بن مريم» الله ...

وفي رواية للبخاري عن ابن عمر؛ قال: «لا والله؛ ما قال النبي على العيسى أحمر، ولكن قال: (فذكر تمام الحديث بنحو الرواية السابقة)»(٣).

وفي رواية لمسلم عنه رضي الله عنه؛ قال ﷺ: «فإذا رجُلُ آدَمُ... (إلى أن قال:) رَجلُ الشَّعر»(١).

والجمع بين هذه الروايات من كونه في بعضها أحمر، وبعضها آدم، وما جاء أنه سبط الشعر، وفي بعضها بأنه جعد:

والحديث في «صحيح مسلم»، باب ذكر المسيح ابن مريم عليه السلام، (٢ / ٢٣٧ \_ ٢٣٨ \_ مع شرح النووي).

<sup>=</sup> و «تجريد أسماء الصحابة» (١ / ٣٨٠) للذهبي .

<sup>(</sup>١) (آدم): الأدم هو الأسمر الشديد السمرة، وقيل: هو من أدمة الأرض؛ أي: لونها، وبه سمي آدم عليه السلام.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٣٢).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، (۲ / ٤٧٧ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، باب ذكر المسيح ابن مريم عليه السلام، (۲ / ۲۳۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (٦ / ٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (٢ / ٢٣٦).

إنه لا منافاة بين الحُمرة والأُدْمَة؛ لجواز أن تكون أُدمته صافية(١).

وأما ما جاء من إنكار ابن عمر لرواية أن عيسى أحمر؛ فهو مخالفً لما حفظه غيره، فقد روى أبو هريرة وابن عباس رضي الله عنهما أنه عليه السلام أحمر اللون.

وأما كونه في رواية سبط الشعر، وفي أخرى أنه جعد، والجعد ضد السبط، فيمكن أن يجمع بينهما بأنه سبط الشعر، وأما وصفه بأنه جعد؛ فالمراد بذلك جعودةً في جسمه لا شعره، وهو اجتماع اللحم واكتنازه(٢).

#### صفة نزوله عليه السلام:

بعد خروج الدَّجَّال، وإفساده في الأرض، يبعث الله عيسى عليه السلام، فينزل إلى الأرض، ويكون نزوله عند المنارة البيضاء شرقي دمشق الشام، وعليه مهرودتان (٣)، واضعاً كفَّيْهِ على أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدَّر منه جمانٌ كاللؤلؤ، ولا يَحِلُّ لكافرٍ يجِدُ ريح نَفَسه إلا مات، ونَفَسَهُ ينتهى حيث ينتهى طرفه.

ويكون نزول على الطائفة المنصورة، التي تقاتل على الحق، وتكون مجتمعة لقتال الدَّجَال، فينزل وقت إقامة الصلاة، يصلى خلف أمير

<sup>(</sup>١) «الإشاعة» (ص ١٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (٦ / ٤٨٦).

<sup>(</sup>٣) (مهرودتان): روي بالدال المهملة والذال المعجمة، والمهملة أكثر، والمعنى: لابس مهرودتين؛ أي ثوبين مصبوغين بورس ثم زعفران.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۲۷)، و «لسان العرب» (۳ / ۳۵۵)، و «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ٢٥٨).

تلك الطائفة.

قال ابن كثير: «هذا هو الأشهر في موضع نزوله أنه على المنارة البيضاء الشرقية بدمشق، وقد رأيت في بعض الكتب أنه ينزل على المنارة البيضاء شرقي جامع دمشق، فلعل هذا هو المحفوظ. . . وليس بدمشق منارة تعرف بالشرقية سوى التي إلى جانب الجامع الأموي بدمشق من شرقيه، وهذا هو الأنسب والأليق؛ لأنه ينزل وقد أقيمت الصلاة، فيقول له إمام المسلمين: يا روح الله! تقدمً . فيقول: تقدم أنت؛ فإنه أقيمت لك . وفي رواية: بعضكم على بعض أمراء؛ تكرمة الله هذه الأمة (١)»(١).

وذكر ابن كثير أنه في زمنه سنة إحدى وأربعين وسبع مئة جدَّد المسلمون منارة من حجارة بيض، وكان بناؤها من أموال النصارى الذي حرقوا المنارة التي كانت مكانها، ولعلَّ هٰذا يكون من دلائل النبوَّة الظاهرة، حيث قيَّض الله بناء هٰذه المنارة من أموال النصارى، لينزل عيسى بن مريم عليها، فيقتل الخنزير، ويكسر الصليب، ولا يقبل منهم جزية، ولكن من أسلم وإلا قُتِل، وكذلك غيرهم من الكفار ".

ففي حديث النواس بن سمعان الطويل في ذكر خروج الدَّجَّال ثم نزول عيسى عليه السلام قال ﷺ: «إذا بعث الله المسيح ابن مريم، فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق، بين مهرودتين، واضعاً كفيه على أجنحة

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان نزول عيسى بن مريم حاكماً بشريعة نبينا محمد ﷺ، (٢ / ١٩٣ \_ ١٩٤ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٤٤ ـ ١٤٥)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) انظر والنهاية / الفتن والملاحم، (١ / ١٤٥).

ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدَّرَ منه جُمانٌ كاللؤلؤ، فلا يحلُّ لكافرٍ يجد ريح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه - أي: يطلب الدَّجَال - حتى يدركه بباب لد، فيقتله، ثم يأتي عيسى بن مريم قومٌ قد عصمهم الله منه، فيمسح وجوههم، ويحدِّثُهم بدرجاتهم في الجنة»(۱).

# أدلّة نزوله عليه السلام:

نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان ثابتُ في الكتاب والسنة الصحيحة المتواترة، وذلك علامة من علامات الساعة الكبرى.

### أ ـ أدلة نزوله من القرآن الكريم:

١ ـ قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ابنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصُدُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ للسَّاعَةِ ﴾ [الزخرف: ٥٧ ـ ٦١].

فهذه الآيات جاءت في الكلام على عيسى عليه السلام، وجاء في آخرها قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ للسَّاعَةِ ﴾؛ أي: نزول عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة علامة على قرب الساعة، ويدلُّ على ذلك القراءة الأخرى: ﴿وَإِنَّهُ لَعَلَمٌ للسَّاعَةِ ﴾؛ بفتح العين واللام؛ «أي: علامة وأمارة على قيام الساعة، وهذه القراءة مروية عن ابن عباس ومجاهد وغيرهما من أئمة التفسير»(٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (۱۸ / ۲۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «تفسير القرطبي» (١٦ / ١٠٥)، وانظر: «تفسير الطبري» (٢٥ / ٩٠ \_ ٩١).

وروى الإمام أحمد بسنده إلى ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية: ﴿وإِنَّهُ لَعِلْمُ للسَّاعَةِ﴾؛ قال: «هو خروج عيسى بن مريم عليه السلام قبل يوم القيامة»(١).

وقال الحافظ ابن كثير: «الصحيح أنه ـ أي: الضمير ـ عائد على عيسى ؛ فإن السياق في ذكره»(١).

واستبعد أن يكون معنى الأية: ما بُعِثَ به عيسى عليه السلام من إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص وغير ذلك من ذوي الأسقام.

وأبعدُ من ذلك ما رُوِيَ عن بعض العلماء أن الضَّمير في ﴿وإِنّهُ ﴾ عائدٌ على القرآن الكريم(٣).

٢ ـ وقال تعالى: ﴿ وقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا المَسيحَ عِيسى بنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ ومَا قَتَلُوهُ ومَا صَلَبُوهُ ولَكِنْ شُبّهَ لَهُمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وإِنْ مِنْ أَهْلِ الكِتابِ إِلاَ لَيُؤمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ويَوْمَ القِيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهيداً ﴾ [النساء: الكِتابِ إِلاَ لَيُؤمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ويَوْمَ القِيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهيداً ﴾ [النساء: ١٥٧ ـ ١٥٩].

فهذه الآيات؛ كما أنها تدلُّ على أن اليهود لم يقتلوا عيسى عليه السلام، ولم يصلبوه، بل رفعه الله إلى السماء؛ كما في قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيْسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ورافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥].

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (٤ / ٣٢٩) (ح ٢٩٢١)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>۲) «تفسير ابن كثير» (۷ / ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير ابن كثير» (٧ / ٢٢٣).

فإنها تدلُّ على أنَّ من أهل الكتاب من سيؤمن بعيسى عليه السلام آخر الزمان، وذلك عند نزوله (١) وقبل موته؛ كما جاءت بذلك الأحاديث المتواترة الصحيحة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في جوابه لسؤال وُجّه إليه عن وفاة عيسى ورفعه: «الحمد لله، عيسى عليه السلام حيًّ، وقد ثبت في الصّحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «ينزل فيكم ابن مريم حكماً عدلاً وإماماً مقسطاً، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية»(٢)، وثبت في الصحيح عنه أنه ينزل على المنارة البيضاء شرقي دمشق، وأنه يقتل الدَّجَال، ومَن فارقت روحه جسده؛ لم ينزل جسده من السماء، وإذا أُحيي؛ فإنه يقوم من قبره.

وأما قوله تعالى: ﴿إِنِّي مُتُوفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ومُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَروا﴾؛ فهذا دليلُ على أنه لم يعنِ بذلك الموت، إذ لو أراد بذلك الموت؛ لكان عيسى في ذلك كسائر المؤمنين؛ فإن الله يقبض أرواحهم، ويعرج بها إلى السماء، فعُلِم أن ليس في ذلك خاصية، وكذلك قوله: ﴿وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَروا﴾، ولو كان قد فارقت روحه جسده؛ لكان بدنه في الأرض كبدن سائر الأنبياء، أو غيره من الأنبياء.

وقد قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَّبُوهُ وَلَكِنْ شُبَّهَ

<sup>(</sup>١) نزولاً حقيقياً، وليس المراد بنزوله وحكمه في الأرض في آخر الزمان كناية عن غلبة روحه وسر رسالته على الناس بما غلب عليها من الأمر بالرحمة والمحبة والسلم والأخذ بمقاصد الشريعة دون الوقوف عند ظواهرها؛ فإن ذلك مخالف للأحاديث المتواترة في أنه ينزل بروحه وجسده كما رفع بروحه وجسده عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) انظر كلام الشيخ محمد عبده في وتفسير المنار، (٣ / ٣١٧).

لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْم إِلَّا اتّباعَ الظَّنَ ومَا قَتَلُوهُ يَقِيناً . بل رَفَعَهُ اللهُ إليهِ ﴾ ، فقوله هنا: ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إليهِ ﴾ يُبَيِّنُ أنه رُفع بدنه وروحه ؛ كما ثبت في الصحيح أنه ينزل ببدنه وروحه ، إذ لو أريد موته ؛ لقال: وما قتلوه وما صلبوه ، بل مات . . .

ولهذا قال مَن قال من العلماء: إني متوفّيك؛ أي: قابضك؛ أي: قابض روحك وبدنك؛ يقال: توفيت الحساب واستوفيته.

ولفظ (التَّوَفِي) لا يقتضي نفسه توفي الروح دون البدن، ولا توفيهما جميعاً؛ إلا بقرينة منفصلة.

وقد يُراد به توفّي النوم؛ كقوله تعالى: ﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِها ﴾ [الزمر: ٤٢]، وقوله: ﴿ وهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمُ بِاللَّهِارِ ﴾ [الأنعام: ٦٠]، وقوله: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا ﴾ [الأنعام: ٦١]» (١٠).

وليس الكلام في هذا البحث عن رفع عيسى عليه السلام، وإنما جاء ذكر ذلك لبيان أنه رُفع ببدنه وروحه، وأنه حيِّ الآن في السماء، وسينزل في آخر الزمان، ويؤمن به من كان موجوداً من أهل الكتاب؛ كما قال تعالى: ﴿ وإنْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾.

قال ابن جرير: «حدثنا ابن بشار؛ قال: حدثنا سفيان عن أبي حصين عن سعيد بن جُبير عن ابن عباس: ﴿ وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الكِتابِ إِلَّا لَيُؤمِنَنَّ بِهِ

<sup>(</sup>١) «مجموع الفتاوى» (٤ / ٣٢٢ ـ ٣٢٣).

قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ ؛ قال: قبل موت عيسى بن مريم »(١).

قال ابن كثير: «وهذا إسنادٌ صحيحٌ »(٢).

ثم قال ابن جرير بعد سياقه للأقوال في معنى هذه الآية: «وأولى الأقوال بالصحة قول من قال: تأويل ذلك: وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمِننَ بعيسى قبل موت عيسى (٣).

وروى بسنده عن الحسن البصري أنه قال: «قبل موت عيسى، والله إنه الآن حيًّ عند الله، ولكن إذا نزل آمنوا به أجمعون»(١٠).

وقال ابن كثير: «ولا شك أن هذا الذي قاله ابن جرير هو الصحيح ؛ لأنه المقصود من سياق الآي في تقرير بطلان ما ادَّعته اليهود من قتل عيسى وصلبه وتسليم من سلَّم لهم من النصارى الجهلة ذلك، فأخبر الله أنه لم يكن الأمر كذلك، وإنما شُبِّه لهم، فقتلوا الشبيه وهم لا يتبيَّنون ذلك، ثم إنه رُفع إليه، وإنه باقٍ حيُّ، وإنه سينزل قبل يوم القيامة ؛ كما دلَّت على ذلك الأحاديث المتواترة»(٥).

وذَكَرَ أنه روي عن ابن عباس وغيره أنه أعاد الضمير في قوله: ﴿قَبْلُ مُوتِهِ ﴾ على أهل الكتاب، وقال: «إن ذلك لو صح لما كان منافياً لهذا،

<sup>(</sup>١) (تفسير الطبري، (٦ / ١٨).

<sup>(</sup>٢) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٣١).

وأثر ابن عباس صححه أيضاً ابن حجر في «الفتح» (٦ / ٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) «تفسير الطبري» (٦ / ٢١).

<sup>(</sup>٤) وتفسير الطبري، (١ / ١٨).

<sup>(</sup>٥) وتفسير ابن كثير، (٢ / ١٥٤).

ولكن الصحيح في المعنى والإسناد ما ذكرناه»(١).

ب ـ أدلَّة نزوله من السنَّة المطهَّرة:

الأدلَّة من السنة على نزول عيسى عليه السلام كثيرة ومتواترة ، سبق ذكر بعضها ، وسأذكر هنا بعضاً منها خشية الإطالة :

ا \_ فمنها ما رواه الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ هولذي نفسي بيده؛ ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلاً، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الحرب، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد، حتى تكون السجدة الواحدة خيراً من الدُنيا وما فيها».

ثم يقول أبو هريرة: «واقرؤوا إن شئتُم: ﴿وإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ القِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾ «٢٠).

وهذا تفسيرٌ من أبي هريرة رضي الله عنه لهذه الآية بأن المراد بها أن من أهل الكتاب من سيؤمن بعيسى عليه السلام قبل موته، وذلك عند نزوله آخر الزمان؛ كما سبق بيانه.

٢ ـ وروى الشيخان أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ «كيفُ أنتُم إذا أُنزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم؟!»(٣).

<sup>(</sup>١) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٣٧).

<sup>(</sup>۲) «صحیح البخاري»، کتاب أحادیث الأنبیاء، باب نزول عیسی بن مریم علیهما السلام، (٦ / ٤٩٠ ـ ٤٩١ ـ مع الفتح)، و «صحیح مسلم»، باب نزول عیسی بن مریم علیه حاکما (۲ / ۱۸۹ ـ ۱۸۹ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري". كتاب أحاديث الأنبياء، باب نزول عيسى بن مريم عليهم =

٣ ـ وروى مسلم عن جابر رضي الله عنه؛ قال: سمعتُ النبي ﷺ يقول: «لا تزال طائفة من أُمّتي يقاتلون على الحق، ظاهرين إلى يوم القيامة؛ قال: فينزل عيسى بن مريم ﷺ، فيقول أميرُهم: صلَّ لنا. فيقول: لا؛ إن بعضكم على بعض أمراء؛ تكرمة الله هٰذه الأمة»(١).

٤ ـ وتقدَّم حدیث حذیفة بن أسید في ذکر أشراط الساعة الکبری،
 وفیه: «ونزول عیسی بن مریم ﷺ»(۲).

• ـ وروى الإمام أحمد عن أبي هريرة أن النبي عَلَيْ قال: «الأنبياء إخوة لعَلَّات، أمهاتهم شتَّى ودينهم واحد، وإني أولى الناس بعيسى بن مريم؛ لأنه لم يكن بيني وبينه نبيٍّ، وإنه نازلٌ، فإذا رأيتُموه؛ فاعرفوه»(٣).

# الأحاديث في نزول عيسى عليه السلام متواترة:

ذكرتُ فيما سبق بعض الأحاديث الـواردة في نزول عيسي عليه

<sup>=</sup> السلام، (٦ / ٤٩١ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، باب نزول عيسى بن مريم حاكماً، (٢ / ١٩٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۱) دصحیح مسلم»، باب نزول عیسی بن مریم ﷺ حاکماً، (۲ / ۱۹۳ ـ ۱۹۹ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٧ - ٢٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) ومسند أحمد، (٢ / ٤٠٦ \_ بهامشه منتخب الكنز).

والحديث صحيح. انظر: هامش «عمدة التفسير» (٤ / ٣٦)، تحقيق الشيخ أحمد شاكر. وصدر هذا الحديث رواه: البخاري (٦ / ٤٧٨ ـ مع الفتح)، ورواه الحاكم في «المستدرك» (٦ / ٥٩٥)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

السلام، ولم أذكر جميع الأحاديث الواردة في نزوله؛ خشية أن يطول البحث، وقد جاءت هذه الأحاديث في الصحاح والسنن والمسانيد وغيره من دواوين السنة، وهي تدلُّ دلالة صريحة على ثبوت نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان، ولا حجَّة لمن ردَّها، أو قال: إنها أحاديث آحاد لا تقوم بها الحجة، أو: إن نزوله ليس عقيدة من عقائد المسلمين التي يجب عليهم أن يؤمنوا بها(۱)؛ لأنه إذا ثبت الحديث؛ وجب الإيمان به، وتصديق ما أخبر به الصادق المصدوق على ولا يجوز لنا ردُّ قوله؛ لكونه حديث آحاد؛ لأن هذه حجة واهية، سبق أن عقدتُ فصلاً في أول هذا البحث بينتُ فيه أن حديث الآحاد إذا صح ؛ وجب تصديق ما فيه، وإذا قلنا: إن حديث الآحاد ليس بحجة ؛ فإننا نردُّ كثيراً من أحاديث رسول الله على ويكون ما قاله عليه الصلاة والسلام عبثاً لا معنى له، كيف والعلماء قد نصوا على تواتر الأحاديث في نزول عيسى عليه السلام؟!

### وسأذكر هنا طائفة من أقوالهم:

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب «الفتاوى» (ص ٥٩ ـ ٨٢) للشيخ محمود شلتوت، طبع دار الشروق، ط. ٨، عام ١٣٩٥هـ، بيروت؛ فإنه رحمه الله أنكر فيه على مَن قال برفع عيسى عليه السلام ببدنه، وأيضاً أنكر نزوله في آخر الزمان، ورد الأحاديث الواردة في ذلك، وقال: إنه لا حجة فيها؛ لأنها أحاديث آحاد!!

ومسألة رفع عيسى وهل هو ببدنه أو بروحه مسألة خلافية بين العلماء، ولكن الحق أنه رفع ببدنه وروحه؛ كما ذهب إلى ذلك جمهور المفسرين؛ كالطبري، والقرطبي، وابن تيمية، وابن كثير، وغيرهم من العلماء.

انظر: «تفسير الطبري» (٣ / ٢٩١)، و «تفسير القرطبي» (٤ / ١٠٠)، و «مجموع الفتاوى» لابن تيمية (٤ / ٣٢٧ ـ ٣٢٣)، و «تفسير ابن كثير» (٢ / ٤٠٥).

قال ابن جرير الطبري ـ بعد ذكره الخلاف في معنى وفاة عيسى ـ: «وأولى هذه الأقوال بالصحة عندنا قولُ مَن قال: «معنى ذلك: إني قابضك من الأرض، ورافعك إلي»؛ لتواتر الأخبار عن رسول الله على أنه قال: ينزل عيسى بن مريم فيقتل الدَّجَّال»(١).

ثم ساق بعض الأحاديث الواردة في نزوله.

وقال ابن كثير: «تواترت الأحاديث عن رسول الله ﷺ أنه أخبر بنزول عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة إماماً عادلاً وحكماً مقسطاً»(١).

ثم ذكر أكثر من ثمانية عشر حديثاً في نزوله.

وقال صديق حسن: «والأحاديث في نزوله عليه السلام كثيرة، ذكر الشوكاني منها تسعة وعشرين حديثاً؛ ما بين صحيح، وحسن، وضعيف منجبر، منها ما هو مذكورٌ في أحاديث الدَّجَال. . . ومنها ما هو مذكورٌ في أحاديث المنتظر، وتنضم إلى ذلك أيضاً الآثار الواردة عن الصحابة، فلها حكم الرفع، إذ لا مجال لاجتهاد في ذلك».

ثم ساقها وقال: «جميع ما سقناه بالغ حدَّ التواتر كما لا يخفى على من له فضلُ اطِّلاع»(٣).

وقال الغُماري(١٠٠: «وقد ثبت القول بنزول عيسى عليه السلام عن غير

<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبرى» (۳ / ۲۹۱).

<sup>(</sup>٢) «تفسير ابن كثير» (٧ / ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) "الإذاعة" (ص ١٦٠).

<sup>(</sup>٤) هو أبو الفضل عبد الله محمد الصديق الغماري، من علماء هذا العصر.

واحد من الصحابة والتابعين وأتباعهم والأئمة والعلماء من سائر المذاهب على ممر الزمان إلى وقتنا هذا»(١).

وقال: «تواتر هذا تواتراً لا شكَّ فيه، بحيث لا يصعُ أن ينكره إلا الجهلة الأغبياء؛ كالقاديانية ومن نحا نحوهم؛ لأنه نُقِل بطريق جمع عن جمع، حتى استقرَّ في كتب السنة التي وصلت إلينا تواتراً بتلقِّي جيل عن جيل»(٢).

وقد ذكر من رواه من الصحابة، فعد أكثر من خمسة وعشرين صحابياً، رواه عنهم أكثر من ثلاثين تابعياً، ثم رواه تابعو التابعين بأكثر من هذا العدد... وهكذا حتى أخرجه الأئمة في كتب السنة، ومنها المسانيد؛ كه «مسند» الطيالسي، وإسحاق بن راهويه، وأحمد بن حنبل، وعثمان بن أبي شيبة، وأبي يعلى، والبزار، والديلمي، ومن أصحاب الصحاح: البخاري، ومسلم، وابن خزيمة، وابن حبان، والحاكم، وأبو عوانسة، والإسماعيلي، والضياء المقدسي، وغيرهم، ورواه أصحاب الجوامع، والمصنفات، والسنن، والتفسير بالمأثور، والمعاجم، والأجزاء، والغرائب، والمعجزات، والطبقات، والملاحم.

وممَّن جمع الأحاديث في نزول عيسى عليه السلام الشيخ محمد أنور شاه الكشميري<sup>(٣)</sup> في كتابه «التصريح بما تواتر في نزول المسيح»،

<sup>(</sup>١) «عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى عليه السلام» (ص ١٢).

<sup>(</sup>٢) "عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى عليه السلام» (ص ٥).

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ المحدث محمد أنور شاه الكشميري الهندي، له عدة مصنفات،

منها: «فيض الباري على صحيح البخاري» في أربعة مجلدات، و«العرف الشذي على =

فذكر أكثر من سبعين حديثاً.

وقال صاحب «عون المعبود شرح سنن أبي داود»: «تواترت الأخبار عن النبي ﷺ في نزول عيسى بن مريم ﷺ من السماء بجسده العنصري إلى الأرض عند قرب الساعة، وهذا هو مذهب أهل السنة»(١).

وقال الشيخ أحمد شاكر: «نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان مما لم يختلف فيه المسلمون؛ لورود الأخبار الصحاح عن النبي عليم بذلك، وهذا معلومٌ من الدِّين بالضَّرورة، لا يؤمن من أنكره»(٢).

وقال في تعليقه على «مسند الإمام أحمد»: «وقد لعب المجدِّدون أو المجرِّدون في عصرنا الذي نحيا فيه بهذه الأحاديث الدالَّة صراحة على نزول عيسى بن مريم عليه السلام في آخر الزمان، قبل انقضاء الحياة الدُّنيا، بالتأويل المنطوي على الإنكار تارة، وبالإنكار الصريح أخرى! ذلك أنهم \_ في حقيقة أمرهم \_ لا يؤمنون بالغيب، أو لا يكادون يؤمنون، وهي أحاديث متواترة المعنى في مجموعها، يُعلم مضمون ما فيها من الدين بالضرورة، فلا يجديهم الإنكار ولا التأويل»(٣).

وقال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني: «اعلم أن أحاديث الدُّجَّال

<sup>=</sup> جامع الترمذي،، وغيرهما، توفي (١٣٥٢هـ) رحمه الله في مدينة ديونيد.

انظر ترجمته في مقدمة كتاب «التصريح» للشيخ عبدالفتاح أبو غدة.

<sup>(</sup>١) وعون المعبود، (١١ / ٤٥٧) لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي.

<sup>(</sup>٢) من حاشية «تفسير الطبري» (٦ / ٤٦٠)، تخريج الشيخ أحمد شاكر، وتحقيق محمود شاكر، مطبعة دار المعارف، مصر.

<sup>(</sup>٣) دحاشية مسند الإمام أحمد، (١٢ / ٢٥٧).

ونزول عيسى عليه السلام متواترة، يجب الإيمان بها، ولا تغترَّ بمن يدَّعي فيها أنها أحاديث آحاد؛ فإنهم جُهَّال بهذا العلم، وليس فيهم مَن تتبَّعَ طرقها، ولو فعل؛ لوجدها متواترة؛ كما شهد بذلك أثمة هذا العلم؛ كالحافظ ابن حجر.

ومن المؤسف حقاً أن يتجرأ البعض على الكلام فيما ليس من الحتصاصهم، لا سيما والأمر دينٌ وعقيدة، (١).

ونـزول عيسى عليه السلام ذكره طائفة من العلماء في عقيدة أهل السنة والجماعة، وأنه ينزل لقتل الدَّجَال قبَّحه الله.

قال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: «أصول السنة عندنا: التمسُّك بما كان عليه أصحاب رسول الله على والاقتداء بهم، وترك البدع، وكل بدعة فهي ضلالة».

ثم ذكر جملةً من عقيدة أهل السنة، ثم قال: «والإيمان أن المسيح الدَّجَال خارجٌ مكتوبٌ بين عينيه (كافر)، والأحاديث التي جاءت فيه، والإيمان بأن ذلك كائن، وأن عيسى ينزل فيقتله بباب لده(١).

وقال أبو الحسن الأشعري(٣) رحمه الله في سرده لعقيدة أهل

<sup>(</sup>١) وحاشية شرح العقيدة الطحاوية، (ص ٥٦٥) بتخريج الشيخ محمد ناصر الدين الألباني محدث الشام.

 <sup>(</sup>۲) وطبقات الحنابلة، (۱ / ۲٤۱ ـ ۲٤۳) للقاضي الحسن بن محمد بن أبي
 يعلى، طبع دار المعرفة للنشر، بيروت.

 <sup>(</sup>٣) هو الإمام العلامة أبو الحسن على بن إسماعيل من ذرية أبي موسى الأشعري
 الصحابي الجليل، نشأ في حجر زوج أمه أبي على الجبائي شيخ المعتزلة في عصره، وقد =

الحديث والسنة: «الإقرار بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ؛ لا يردُّون من ذلك شيئاً... ويصدِّقون بخروج الدَّجَال، وأن عيسى يقتله».

ثم قال في آخر كلامه:

«وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب»(١).

وقال الطحاوي(٢): «ونؤمن بأشراط الساعة؛ من خروج الدُّجَّال،

= تتلمذ عليه، واعتنق مذهبه ما يقارب من أربعين سنة، ثم هداه الله إلى مذهب أهل السنة والجماعة، فأعلن أنه على مذهب أحمد بن حنبل، وله مصنفات كثيرة بلغت خمسة وخمسين مصنفاً، وقد ذكرت الدكتورة فوقية حسين محمود في مقدمة تحقيقها لكتاب الإبانة نحو مئة مصنف، ومن أشهرها: «مقالات الإسلاميين»، و «كتاب اللمع»، و «الوجيز»، وغيرها، وكان آخر ما ألف كتاب «الإبانة عن أصول الديانة»، توفي رحمه الله سنة وغيرها،

انظر ترجمته في: كتاب «تبيين كذب المفتري» لابن عساكر (ص ٣٤ ـ وما بعدها)، و «البداية والنهاية» (١١ / ١٨٦)، و «شذرات الذهب» (٢ / ٣٠٣ ـ ٣٠٥)، ومقدمة كتاب «الإبانة» (ص ٧ ـ ١٦) لأبي الحسن الندوي تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، ط. الأولى، نشر دار البيان، دمشق، (١٠١هـ)، ومقدمة «الإبانة» تحقيق د. فوقية حسين محمود، ط. الأولى، ١٣٩٧هـ، دار الأنصار، القاهرة.

- (١) «مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين» (١ / ٣٤٥ ـ ٣٤٨)، تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبدالحميد، الطبعة الثانية، (١٣٨٩هـ)، طبع مكتبة النهضة المصرية، القاهرة.
- (٢) هو الحافظ الفقيه المحدث أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي الأزدي المصري، شيخ الحنفية في عصره في مصر، ونسبته إلى (طحا)؛ قرية بصعيد مصر، له مصنفات كثيرة، منه: «العقيدة الطحاوية»، وكتاب «معانى الآثار»، وكتاب «مشكل =

ونزول عيسى بن مريم عليه السلام من السماء»(١).

وقال القاضي عياض: «نزول عيسى وقتله الدَّجَّالَ حقُّ وصحيحٌ عند أهل السنة للأحاديث الصحيحة في ذلك، وليس في العقل ولا في الشرع ما يبطله فوجب إثباته» ١٠٠٠.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والمسيح على وعلى سائر النبيّين لا بد أن ينزل إلى الأرض. . . كما ثبت في الأحاديث الصحيحة ، ولهذا كان في السماء الثانية ، مع أنه أفضل من يوسف وإدريس وهارون ؛ لأنه يريد النزول إلى الأرض قبل يوم القيامة ؛ بخلاف غيره ، وآدم كان في سماء الدُنيا ؛ لأن نسم بنيه تُعْرَض عليه »(٣).

### ○ الحكمة في نزول عيسى عليه السلام دون غيره:

تلمَّس بعض العلماء الحكمة في نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان دون غيره من الأنبياء، ولهم في ذلك عدَّة أقوال:

١ ـ الردُّ على اليهود في زعمهم أنهم قتلوا عيسى عليه السلام فبيَّن
 الله تعالى كذبهم، وأنه الذي يقتلهم ويقتل رئيسهم الدَّجَال، كما سبق بيان

انظر ترجمته في: «البداية والنهاية» (١١ / ١٧٤)، و «شذرات الذهب» (٢ / ٢٨٥)، ومقدمة «شرح العقيدة الطحاوية» (ص ٩ ـ ١١) بتحقيق وتخريج الألباني.

<sup>=</sup> الأثار»، توفي سنة (٣٢١هـ) بمصر رحمه الله.

<sup>(</sup>١) «شرح العقيدة الطحاوية» (ص ٢٤٥)، تحقيق الألباني.

<sup>(</sup>۲) «شرح صحیح مسلم» (۱۸ / ۷۰).

<sup>(</sup>٣) «مجموع الفتاوى» (٤ / ٣٢٩) لابن تيمية .

دلك في الكلام على قتال اليهود(١).

ورجَّحَ الحافظ ابن حجر هذا القول على غيره(٢).

٢ ـ إن عيسى عليه السلام وجد في الإنجيل فضل أمة محمد كما في قول عالى: ﴿ومَثْلُهُمْ في الإنجيل كَزَرْع أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزره فاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلى سُوقِهِ [الفتح: ٢٩]، فدعا الله أن يجعله منهم، فاستجاب الله دعاءه، وأبقاه حتى ينزل آخر الزمان مجدِّداً لأمر الإسلام.

قال الإمام مالك رحمه الله: «بلغني أن النصارى كانوا إذا رأوا الصحابة الذين فتحوا الشام يقولون: والله لهؤلاء خيرٌ من الحواريِّين فيما بلغنا»(٣).

وقال ابن كثير: «وصدقوا في ذلك؛ فإن هذه الأمة معظّمة في الكتب المتقدِّمة والأخبار المتداوَلة»(٤).

وقد ترجم الإمام الذهبي لعيسى عليه السلام في كتابه «تجريد أسماء الصحابة»، فقال: «عيسى بن مريم عليه السلام: صحابيًّ، ونبيًّ؛ فإنه رأى النبي عليه ليلة الإسراء، وسلَّم عليه، فهو آخر الصحابة موتاً»(٥).

٣ ـ إن نزول عيسى عليه السلام من السماء؛ لِدُنُوِّ أجله، ليُدْفَنَ في الأرض، إذ ليس لمخلوقٍ من التراب أن يموت في غيرها، فيوافق نزوله

<sup>(</sup>۱) (ص ۳۰۳).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٦ / ٤٩٣).

<sup>(</sup>٣ و ٤) «تفسير ابن كثير» (٧ / ٣٤٣).

<sup>(</sup>٥) «تجريد أسماء الصحابة» (١ / ٤٣٢).

خروج الدُّجَّال، فيقتله عيسى عليه السلام.

إنه ينزل مكذّباً للنصارى، فيُظْهِر زيفهم في دعواهم الأباطيل،
 ويُهْلِك الله الملل كلها في زمنه إلا الإسلام؛ فإنه يكسر الصليب، ويقتل
 الخنزير، ويضع الجزية.

فرسول الله على أخص الناس به، وأقربهم إليه؛ فإن عيسى بشّر بأن رسول الله على يأتي من بعده، ودعا الخلق إلى تصديقه والإيمان به (٢)؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَمُبَشِّراً بِرَسُول مِ يَأْتِي مِنْ بَعْدي اسْمُهُ أَحْمَدُ [الصف: ٣]. وفي الحديث: «قالوا: يا رسول الله! أخبرنا عن نفسك؟ قال: نعم؛ أنا دعوة أبي إبراهيم بشرى أخي عيسى »(٣).

<sup>(</sup>١) وصحيح البخاري، (٦ / ٤٧٧ ـ ٤٧٨ ـ مع الفتح)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انْتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِها﴾ [مريم: ١٦]، ووصحيح مسلم، (١٥ / ١١٩ ـ مع شرح النووي)، كتاب الفضائل، باب فضائل عيسى عليه السلام.

 <sup>(</sup>۲) انظر: والمنهاج في شعب الإيمان، (۱ / ۲۲۶ ـ ۲۲۵) للحليمي، و والتذكرة،
 للقرطبي (ص ۲۷۹)، و دفتح الباري، (٦ / ٤٩٣)، وكتاب والتصريح بما تواتر في نزول المسيح، (ص ٩٤) تعليق الشيخ عبدالفتاح أبي غدة.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن إسحاق في والسيرة». انظر: وتهذيب سيرة ابن هشام» (ص ٤٥) لعبدالسلام هارون، طبعة المجمع العلمي العربي الإسلامي، منشورات محمد الداية، بيروت. قال ابن كثير في إسناده: وهذا إسناد جيد»، وروى له شواهد من وجوه أخر، رواها الإمام أحمد في والمسند». وتفسير ابن كثير» (٨ / ١٣٦)، وومسند الإمام أحمده (٤ / ١٧٧ و مسند الإمام أحمده (٤ / ١٧٧ و ٥ / ٢٦٢ ـ بهامشه منتخب الكنز).

#### ) بماذا يحكم عيسى عليه السلام؟

يحكم عيسى عليه السلام بالشريعة المحمَّدِيَّة، ويكون من أتباع محمَّد عَيَّة؛ فإنه لا ينزل بشرع جديد؛ لأن دينَ الإسلام خاتمُ الأديان، وباقٍ إلى قيام الساعة، لا ينسخ، فيكون عيسى عليه السلام حاكماً من حكام هٰذه الأمة، ومجدِّداً لأمر الإسلام، إذ لا نبيَّ بعد محمَّد عَيَّة.

روى الإمام مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «كيف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم وإمامُكُم منكم؟!».

فقلتُ (القائل الوليد بن مسلم)(۱) لابن أبي ذئب(۱): إن الأوزاعي حدثنا عن الزهري عن نافع عن أبي هريرة: «وإمامكم منكم». قال ابن أبي ذئب: تدري ما أمَّكم منكم؟ قلت: تخبرني؟ قال: فأمَّكم بكتاب ربكم تبارك وتعالى وسنة نبيًكم ﷺ(۱).

وعن جابر بن عبدالله رضي الله عنه؛ قال: سمعتُ رسول الله على الله ع

<sup>(</sup>١) هو الوليد بن مسلم القرشي، مولى بني أمية، عالم الشام، توفي سنة (١٩٥هـ) رحمه الله.

انظر: «تهذيب التهذيب» (١١ / ١٥١ - ١٥٢).

 <sup>(</sup>٢) هو محمد بن عبد الرحمٰن بن المغيرة بن الحارث بن أبي ذئب القرشي العامري، الإمام، الثقة، توفي سنة (١٥٩هـ)، رحمه الله.

انظر: «تهذيب التهذيب» (٩ / ٣٠٣ ـ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان نزول عيسى بن مريم حاكماً، (٢ / ١٩٣ ـ مع شرح النوري).

القيامة». قال: «فينزل عيسى بن مريم ﷺ، فيقول أميرهم: تعال صلِّ بنا. فيقول: لا؛ إن بعضكم على بعض أمراء؛ تكرمة الله هذه الأمة»(١).

قال القرطبي: «ذهب قوم إلى أنه بنزول عيسى عليه السلام يرتفع التكليف؛ لئلا يكون رسولاً إلى أهل ذلك الزمان؛ يأمرهم عن الله تعالى، وهنذا (يعني: كونه رسولاً بعد محمد) أمر مردود بقوله تعالى: ﴿وَخَاتَمَ النّبِيّينَ ﴾ [الأحرزاب: ٤٠]، وقوله عليه الصلاة والسلام: «لا نبيً بعدي»(٢)، وقوله: «وأنا العاقب»(٢)؛ يريد آخر الأنبياء وخاتمهم.

وإذا .كان ذلك؛ فلا يجوز أن يُتوهم أن عيسى ينزل نبياً بشريعة متجدّدة غير شريعة محمد نبينًا ﷺ، بل إذا نزل؛ فإنه يكون يومئذٍ من أتباع محمّد ﷺ؛ كما أخبر ﷺ، حيث قال لعمر: «لو كان موسى حيّاً؛ ما وسعه إلا اتّباعي»(١)، فينزل وقد عُلّم بأمر الله تعالى له في السماء قبل أن ينزل ما

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، (٢ / ١٩٣ ـ ١٩٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (صحيح مسلم)، كتاب الفضائل، باب في أسمائه ﷺ، (١٠٥ / ١٠٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب التفسير، باب ﴿ يَأْتِي مِنْ بَعْدي اسمُهُ أحمد ﴾ [الصف: ٦]، (٨ / ٦٤٠ ـ ٦٤١ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) ومسند الإمام أحمد، (٣ / ٣٨٧ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال ابن حجر: «رجاله موثقون؛ إلا أن في مجالد (أحد رواة الحديث) ضعفاً». «فتح الباري» (۱۳ / ۳۳۶).

وقد رواه عبد الرزاق في «المصنف» (١٠ / ٣١٣ ـ ٣١٤)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي .

ومجالد هو مجالد بن سعيد بن عمير الهمداني الكوفي ، روى له مسلم مقروناً بغيره ، =

يحتاج إليه من علم هذه الشريعة للحكم به بين الناس، والعمل به في نفسه، فيجتمع المؤمنون عند ذلك إليه، ويحكمونه على أنفسهم. . . ولأن تعطيل الحكم غير جائز، وأيضاً؛ فإن بقاء الدنيا إنما يكون بمقتضى التكليف إلى أن لا يقال في الأرض: الله، الله»(١).

والذي يدلُّ على بقاء التكليف بعد نزول عيسى عليه السلام صلاته مع المسلمين، وحجُّه، وجهاده للكفار.

فأما صلاته؛ فقد سبق في الأحاديث ذكر ذلك.

وكذلك قتاله للكفار وأتباع الدَّجَّال.

وأما حجه؛ ففي «صحيح مسلم» عن حنظلة الأسلمي؛ قال: سمعتُ أبا هريرة رضي الله عنه يحدِّث عن النبي ﷺ؛ قال: «والذي نفسي بيده؛ ليُهِلَّنَ ابنُ مريم بفجِّ الرَّوحاء(٢) حاجًا أو معتمراً، أو ليثنينهما»(٣)؛ أي: يجمع بين الحج والعمرة.

وأما وضع عيسى للجزية عن الكفار ـ مع أنها مشروعة في الإسلام

انظر: «تهذیب التهذیب» (۱۰ / ۳۹ - ۱۱).

<sup>=</sup> قال فيه ابن حجر: «صدوق».

<sup>(</sup>۱) «التذكرة» (ص ۷۷۷ ـ ۸۷۸).

 <sup>(</sup>٢) (فج الروحاء): موضع بين مكة والمدينة، سلكه النبي على إلى بدر وإلى مكة عام الفتح وفي الحج.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٤١٢)، و «معجم البلدان» (٤ / ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم بشرح النووي»، كتاب الحج، باب جواز التمتع في الحج والقرآن، (٨ / ٢٣٤ ـ مع شرح النووي).

قبل نزوله عليه السلام -؛ فليس هذا نسخاً لحكم الجزية جاء به عيسى شرعاً جديداً؛ فإن مشروعية أخذ الجزية مقيَّد بنزول عيسى عليه السلام بإخبار نبينا محمد على فهو المبيِّن للنسخ (۱) بقوله لنا: «والله لينزلنَّ ابنُ مريم حكماً عدلًا، فليكسرنَّ الصَّليب، وليقتلنَّ الخنزير، وليضَعَنَّ الجزية»(۱).

# ○ انتشار الأمن وظهور البركات في عهده عليه السلام:

وزمن عيسى عليه السلام زمن امن وسلام ورخاء، يرسل الله فيه المطر الغزير، وتخرج الأرض ثمرتها وبركتها، ويفيض المال، وتذهب الشحناء والتباغض والتحاسد.

فقد جاء في حديث النواس بن سمعان الطويل في ذكر الدَّجَال ونزول عيسى وخروج يأجوج ومأجوج في زمن عيسى عليه السلام ودعائه عليهم وهلاكهم، وفيه قوله عليه: «ثم يرسل الله مطراً لا يُكِنُّ منه بيتُ مدر ولا وبر، فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلفة (٣)، ثم يقال للأرض أنبتي ثمرتك، ورُدِّي بركتك، فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة، ويستظلون

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح الباري» (٦ / ٤٩٢).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، باب نزول عیسی علیه السلام حاکماً، (۲ / ۲۹۲ ـ مع شرح لنووي).

<sup>(</sup>٣) (الزلفة): روى بفتح الزاي واللام والقاف وروي بالفاء، وكلها صحيحة، ومعناه كالمرآة شبه الأرض بها لصفائها ونظافتها.

انظر: وشرح النووي لمسلم، (۱۸ / ۲۹).

بقحفها، ويبارَك في الرِّسل(١)، حتى إن اللقحة من الإبل لتكفي الفئام من الناس، واللقحة من الغنم الناس، واللقحة من الغنم لتكفى الفخذ من الناس»(١).

وروى الإمام أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: «والأنبياء إخوة لعَلَّات (٣)؛ أمهاتهم شتَّى، ودينهم واحد، وأنا أولى الناس بعيسى ابن مريم؛ لأنه لم يكن بيني وبينه نبيِّ، وإنه نازل. . . فيهلك الله في زمانه المسيح الدَّجَال، وتقع الأمنة على الأرض حتى ترتع الأسود مع الإبل، والنّمار مع البقر، والذئاب مع الغنم، ويلعب الصبيان بالحيات لا تضرهم (١٠٠).

وروى الإمام مسلمٌ عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «والله لينزلَنَّ عيسى بن مريم حكماً عادلاً... وليضعَنَّ الجزية، ولتُتُسرَكنَّ القِلاص(٥) فلا يُسعى عليها، ولتذهبن الشحناء والتباغض

<sup>(</sup>١) (الرَّسل): بكسر الراء وإسكان السين هو اللبن.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ٦٩).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن، باب ذکر الدجال، (۱۸ / ٦٣ ـ ۷۰ ـ مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٣) (إخوة لعلات): علات: بفتح العين المهملة، وتشديد اللام. وأولاد العلات: الذين أمهاتهم مختلفة وأبوهم واحد؛ أي: أن إيمان الأنبياء واحد وشرائعهم مختلفة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٢٩١)، و «تفسير الطبري» (٦ / ٤٦٠)، تعليق محمود شاكر، وتخريج أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٢ / ٤٠٦ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال ابن حجر: «سنده صحيح». «فتح الباري» (٦ / ٤٩٣).

<sup>(</sup>٥) (القلاص): بكسر القاف، جمع قلوص بفتح القاف، وهي الناقة الشابة.

والتحاسد، وليدعون إلى المال؛ فلا يقبله أحد»(١).

قال النووي: «ومعناه أن يزهد الناس فيها ـ أي: الإبل ـ ولا يرغب في اقتنائها؛ لكثرة الأموال، وقلَّة الأمال، وعدم الحاجة، والعلم بقرب القيامة.

وإنما ذُكِرَت القلاص؛ لكونها أشرف الإبل، التي هي أنفس الأموال عند العرب، وهو شبيه بمعنى قول الله عز وجل: ﴿وإِذَا العِشَارُ عُطِّلَتْ﴾ [التكوير: ٤]، ومعنى: «لا يُسْعَى عليها»: لا يُعْتَنى بها»(٢).

وذهب القاضي عياض إلى أن المعنى: أي: لا تُطْلَب زكاتها إذ لا يوجد من يقبلها.

وأنكر هٰذا القول النووي٣٠.

#### مدة بقائه بعد نزوله ثم وفاته:

وأما مدَّة بقاء عيسى عليه السلام في الأرض بعد نزوله؛ فقد جاء في بعض الروايات أن يمكث سبع سنين، وفي بعضها أربعين سنة.

ففي رواية الإمام مسلم عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما: «فيبعث الله عيسى بن مريم. . . ثم يمكث الناس سبع سنين ليس بين

<sup>=</sup> انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤ / ١٠٠)، و «شرح النووي لمسلم» (٢ / ١٩٠).

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، باب نزول عیسی علیه السلام، (۲ / ۱۹۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «شرح النووي لمسلم» (٢ / ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح النووي لمسلم» (٢ / ١٩٢).

اثنين عداوة، ثم يرسل الله ريحاً باردةً من قِبَلِ الشام، فلا يبقى على وجه الأرض أحدٌ في قلبه مثقال ذرَّة من خير أو إيمانٍ إلا قبضته الله الله على الأرض أحدٌ في قلبه مثقال ذرَّة من خير أو إيمانٍ الا قبضته الله الله على الله الله على الله على الله الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله على

وفي رواية الإمام أحمد وأبي داود: «فيمكث في الأرض أربعين سنة، ثم يُتَوَفَّى، ويصلى عليه المسلمون، ١٦٠٠.

وكلا هاتين الروايتين صحيحة، وهذا مشكل؛ إلا أن تُحْمَلَ رواية السبع سنين على مدَّة إقامته بعد نزوله، ويكون ذلك مضافاً إلى مُكْثِه في الأرض قبل رفعه إلى السماء، وكان عمره إذ ذاك ثلاثاً وثلاثين سنة على المشهور،٣).

والله أعلم.

00000

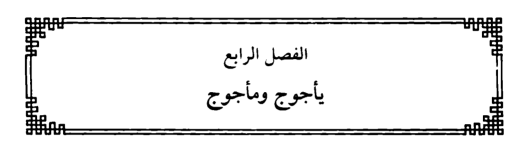
<sup>(</sup>١) وصحيح مسلم، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٧٥ - ٧٦ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «مسند الإمام أحمد» (٢ / ٤٠٦ \_ بهامشه منتخب الكنز.

قال ابن حجر: «صحيح» (٦ / ٤٩٣).

و دسنن أبي داود،، كتاب الملاحم، باب خروج الدجال، (١١ / ٤٥٦ ـ مع عون المعبود).

<sup>(</sup>٣) انظر: والنهاية / الفتن والملاحم، (١ / ١٤٦)، تحقيق د. طه زيني.



### 0 أصلهم:

قبل الحديث عن خروج يأجوج ومأجوج أرى من المناسب أن نتعرَّف على أصلهم، وماذا يعني لفظ (يأجوج) و (مأجوج)؟

يأجوج ومأجوج اسمان أعجمبان، وقيل: عربيان.

وعلى هذا يكون اشتقاقهما من أجّت النار أجيجاً: إذا التهبت. أو من الأجاج: وهو الماء الشديد الملوحة، المحرق من ملوحته. وقيل عن الأجّ: وهو سرعة العدو. وقيل: مأجوج من ماج؛ إذا اضطرب. وهما على وزن يفعول في (يأجوج)، ومفعول في (مأجوج)، أو على وزن فاعول فيهما.

هٰذا إذا كان الاسمان عربيين، أما إذا كانا أعجميَّين؛ فليس لهما اشتقاق؛ لأن الأعجميَّة لا تُشْتَقُ من العربية.

وقرأ الجمهور ﴿ياجوج ﴾ و ﴿ماجوج ﴾؛ بدون همز، فتكون الألفان زائدتين، وأصلهما (يجج)، و (مجج)، وأما قراءة عاصم؛ فهي الهمزة

الساكنة فيهما.

وكل ما ذُكِرَ في اشتقاقهما مناسب لحالهم، ويؤيد الاشتقاق من (ماج) بمعنى اضطرب قوله تعالى: ﴿وَتَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ في بَعْضِ ﴾ [الكهف: ٩٩]، وذلك عند خروجهم من السدالا).

وأصل يأجوج ومأجوج من البشر، من ذرية آدم وحواء عليهما السلام. وقد قال بعض العلماء: إنهم من ذرية آدم لا من حواء (٢)، وذلك أن آدم احتلم، فاختلط منيه بالتراب، فخلق الله من ذلك يأجوج ومأجوج. وهذا مما لا دليل عليه، ولم يرد عمن يجب قبول قوله (٣).

قال ابن حجر: «ولم نر هذا عند أحدٍ من السلف؛ إلا عن كعب الأحبار، ويردُّه الحديث المرفوع: أنهم من ذريَّة نوح، ونوحُ من ذُريَّة حواء قطعاً»(٤).

ويأجوج ومأجوج من ذريَّة يافث أبي الترك، ويافث من ولد نوح عليه السلام<sup>(۵)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: «لسان العرب» (۲ / ۲۰۰)، و «ترتیب القاموس المحیط» (۱ / ۱۵۵ ـ ۱۱۹)، و «فتح الباری» (۱۳ / ۲۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتاوى الإمام النووي» المسمى «المسائل المنثورة» (ص ۱۱٦ ـ ۱۱۷ ـ ۱۷۳ ـ ترتيب تلميذه علاء الدين العطار)، ذكره ابن حجر في «الفتح» (۱۳ / ۱۰۷)، ونسبه للنووي، فقال: «ووقع في فتاوى محيي الدين».

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٢ ـ ١٥٣)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣ / ١٠٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٣).

والذي يدلُّ على أنهم من ذرِّيَّة آدم عليه السلام ما رواه البخاري عن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه عن رسول الله على قال: «يقول الله تعالى: يا آدم! فيقول: لبيك وسعديك، والخير في يديك. فيقول: أخرج بعث النار. قال: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسع مئة وتسعة وتسعين. فعنده يشيب الصغير، وتضع كلُّ ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى وما هم بسكارى، ولكنَّ عذاب الله شديد». قالوا: وأينا ذلك الواحد؟ قال: «أبشروا؛ فإن منكم رجلًا ومن يأجوج ومأجوج ألف»(١).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الأنبياء، باب قصة يأجوج ومأجوج، (٦ / ٣٨٢ ـ مع شرح الفتح).

<sup>(</sup>٢) ومنحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي»، كتاب الفتن وعلامات الساعة، باب ذكر يأجوج ومأجوج، (٢ / ٢١٩ ـ ترتيب الشيخ أحمد عبدالرحمن البنا)، ط. الثانية، عام (١٤٠٠هـ)، المكتبة الإسلامية، بيروت.

وروى الحاكم طرفاً منه في «المستدرك» (٤ / ٤٩٠)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي».

وقال الهيشمي: «رواه الطبراني في «الكبير»، و «الأوسط»، ورجاله ثقات».

<sup>«</sup>مجمع الزوائد» (٨ / ٣).

وقال ابن حجر: «أخرج عبد بن حميد بسند صحيح عن عبدالله بن سلام مثله». وفتح البارى» (۱۳ / ۱۳۷).

وذكر ابن كثير رواية الطبراني لهذا الحديث، ثم قال: «وهذا حديث غريب، وقد =

# 0 صفتهم:

أما صفتهم التي جاءت بها الأحاديث؛ فهي أنهم يُشْبِهون أبناء جنسهم من التُرك الغتم المغول، صغار العيون، ذلف الأنوف، صهب الشعور، عراض الوجوه، كأن وجوههم المَجانُ المُطْرَقة، على أشكال الترك وألوانهم الم

روى الإمام أحمد عن ابن حرملة عن خالته؛ قالت: خطب رسول الله على وهو عاصب أصبعه من لدغة عقرب، فقال: «إنكم تقولون: لا عدو، وإنكم لا تزالون تقاتلون عدواً حتى يأتي يأجوج ومأجوج: عراض الوجوه، صغار العيون، شُهب الشعاف(")، من كل حَدَب ينسلون، كأن وجوههم المَجانُ المُطْرَقة "".

وقد ذكر ابن حجر بعض الأثار في صفتهم، ولكنها روايات ضعيفة،

= يكون من كلام عبدالله بن عمرو من الزاملتين».

<sup>«</sup>النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٤)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>١) (الغتم): الغتمة: عجمة في المنطق. ورجل أغتم وغتمى: لا يفصح شيئاً. «لسان العرب» (١٢ / ٤٣٣).

<sup>(</sup>٢) نظر: والنهاية / الفتن والملاحم، (١ / ١٥٣)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) (الشعاف): جمع شعفة وهي أعلى شعر الرأس، والمراد: شهب الشعور.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٤٨١ ـ ٤٨٢)، و«لسان العرب» (٩ / ١٧٧).

<sup>(</sup>٤) المسند الإمام أحمد (٥ / ٢٧١ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني ورجالهما رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٨ / ٦).

#### ومما جاء في هٰذه الآثار أنهم ثلاثة أصناف:

- ١ ـ صنف أجسادهم كالأرْز، وهو شجر كبار جدًاً.
  - ٢ ـ وصنف أربعة أذرع في أربعة أذرع.
  - ٣ ـ وصنف يفترشون آذانهم ويلتحفون بالأخرى.

وجاء أيضاً أن طولهم شبر وشبرين، وأطولهم ثلاثة أشبار (١).

والذي تدل عليه الروايات الصحيحة أنهم رجالٌ أقوياء، لا طاقة لأحد بقتالهم، ويبعد أن يكون طول أحدهم شبر وشبرين.

ففي حديث النواس بن سمعان أن الله تعالى يوحي إلى عيسى عايه السلام بخروج يأجوج ومأجوج، وأنه لا يُدان لأحد بقتالهم، ويأمره بإبعاد المؤمنين من طريقهم، فيقول لهم: «حرز عبادي إلى الطور».

كما سيأتي ذكر ذٰلك في الكلام على خروجهم بإذن الله تعالى . . .

# أدلّة خروج يأجوج ومأجوج:

خروج يأجوج ومأجوج في آخر الزمان علامة من علامات الساعة

وقد أنكر ابن كثير هذه الصفات، وقال: إن من زعم أن هذه صفاتهم؛ «فقد تكلف ما لا علم له به»، وقال: «ما لا دليل عليه». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٥٣).

وذكر الهيثمي حديثاً رواه حذيفة عن النبي على في وصف يأجوج ومأجوج ببعض هذه الصفات، وأنه من رواية الطبراني في «الأوسط»، وفي إسناده يحيى بن سعيد العطار، وهو ضعيف، وقال فيه ابن حجر: «ضعيف جداً».

انظر: «مجمع الزوائد» (۸ / ٦)، و «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۳).

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۳ / ۱۰۷).

الكبرى، وقد دلُّ على ظهورهم الكتاب والسنة:

## أ ـ الأدلَّة من القرآن الكريم:

١ ـ قال الله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبِ يَنْسِلُونَ . واقْتَرَبَ الوَعْدُ الحَقُّ فإذا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذينَ كَفَرُ وا يَا فَيْلُنَا قَدْ كُنَّا في غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٦ ـ ٩٧].

٢ ـ وقال تعالى في سياقه لقصة ذي القرنين: ﴿ ثُمُّ أَتْبَعَ سَبَباً . حَتَى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَ مِنْ دُونِهِما قَوماً لا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً . قَالُوا يَا ذَا القَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ في الأرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنا ويَيْنَهُمْ سَدًا . قَالَ مَا مَكَنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فأعينوني بِقُوتٍ أَجْعَلْ بِينَكُمْ ويَيْنَهُمْ رَدْماً . آتُونِي رُبَرَ الحَديدِ حَتَّى إِذَا سَاوى بينَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انْفُخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ ناراً قَالَ آتُونِي أُفْرِغُ عليهِ قِطْراً . فمَا اسْطَاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ ومَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً . قَالَ هٰذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي فإذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي يَظْهَرُوهُ ومَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً . قَالَ هٰذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي فإذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي فَلْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً . قَالَ هٰذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي فإذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي فَيْ الصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعاً ﴾ [الكهف: ٩٦ - ٩٩].

فهذه الآيات تدلُّ على أن الله تعالى سخَّر ذا القرنين(١) الملك

<sup>(</sup>١) (ذو القرنين): اختلف في اسمه، فروي عن ابن عباس أن اسمه: عبدالله بن الضحاك بن معد. وقيل: مصعب بن عبدالله بن قنان من الأزد، ثم من قحطان، وقيل غير ذلك.

وسمي بذي القرنين لأنه بلغ المشارق والمغارب من حيث يطلع قرن الشيطان ويغرب، وقيل: غير ذلك، وكان عبداً مؤمناً صالحاً، وهو غير ذي القرنين الإسكندر المقدوني المصري؛ فإن هذا كان كافراً، وهو متأخر عن المذكور في القرآن وبينهما أكثر من ألفي سنة. =

الصالح لبناء السدِّ العظيم؛ ليحجز بين يأجوج ومأجوج القوم المفسدين في الأرض وبين الناس، فإذا جاء الوقت المعلوم، واقتربت الساعة؛ اندكَّ هٰذا السدُّ، وخرج يأجوج ومأجوج بسرعة عظيمة، وجمع كبير، لا يقف أمامه أحدٌ من البشر، فماجوا في الناس، وعاثوا في الأرض فساداً.

وهٰذا علامةً على قرب النفخ في الصور، وخراب الدنيا، وقيام الساعة(١)؛ كما سيأتي بيان ذلك في الأحاديث الثابتة.

# ب - الأدلَّة من السنَّة المطهَّرة:

الأحاديث الدَّالَّة على ظهور يأجوج ومأجوج كثيرة، تبلغ حدَّ التواتر المعنوي، سبق ذكر بعض منها، وسأذكر هنا طرفاً من هذه الأحاديث:

ا \_ فمنها ما ثبت في «الصحيحين» عن أم حبيبة بنت أبي سفيان عن زينب بنت جحش أن رسول الله على دخل عليها يوماً فَزِعاً يقول: «لا إله إلا الله، ويل للعرب من شرِّ قد اقترب، فتح اليوم من رَدْم يأجوج ومأجوج مثل هذه (وحلَّق بأصبعيه الإبهام والتي تليها)». قالت زينب بنت جحش: فقلتُ: يا رسول الله! أفنهلِكُ وفينا الصالحون؟ قال: «نعم؛ إذا كَثُرَ الخَبَتُ»(١).

انظر: «البداية والنهاية» (۲ / ۱۰۲ ـ ۱۰۳)، و «تفسير ابن كثير» (۵ / ۱۸۵ ـ ۱۸۵).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الطبري» (۱٦ / ۱۵ – ۲۸ و۱۷ / ۸۷ – ۹۲)، و «تفسير ابن كثير» (٥ / ١٩١ ـ ١٩٦ و٥ / ٣٤٦ ـ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الأنبياء، باب قصة يأجوج ومأجوج، (٦ / ٣٨١ - مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الفتن =

٧ ـ ومنها ما جاء في حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه ، وفيه : «إذا أوحى الله إلى عيسى أني قد أخرجتُ عباداً لي لا يُدان لأحد بقتالهم ، فحرِّ زعبادي إلى الطور ، ويبعث الله يأجوج ومأجوج ، وهم من كل حَدَب ينسلون (١) ، فيمرُ أولئك على بحيرة طبريَّة ، فيشربون ما فيها ، ويمرُ آخرهم فيقولون : لقد كان بهذه مرَّة ماء ، ويُحْصَرُ نبي الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الثور لأحدهم خيراً من مئة دينار لأحدكم اليوم ، فيرغب إلى الله عيسى وأصحابه ، فيرسلُ الله عليهم النَّغَف (٢) في رقابهم ، فيصبحون فرسى (٢) كموت نفس واحدةٍ ، ثم يُهبَطُ بنبي الله عيسى وأصحابه إلى الأرض ، فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمُهم ونتَنهم ، فيرغب نبيُ الله عيسى وأصحابه إلى الله فيرغب نبيُ الله عيسى وأصحابه إلى الله مؤخب نبيُ الله عيسى وأصحابه إلى الله ، فيرسل الله طيراً كأعناق البُخت نبيُ الله عيسى وأصحابه إلى الله ، فيرسل الله طيراً كأعناق البُخت (١٠) ، فتحملهم ، فتطرحهم حيث شاء الله (١٠) .

وأشراط الساعة، (١٨ / ٢ - ٤ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>١) (الحدب): هو كل موضع غليظ مرتفع، والجمع أحداب وحداب، والمعنى يظهرون من غليظ الأرض ومرتفعها.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٣٤٩)، و دلسان العرب، (١ / ٣٠١).

<sup>(</sup>٢) (النغف)؛ بالتحريك: دود يكون في أنوف الإبل والغنم، واحدتها نغفة.

<sup>«</sup>النهاية في غريب الحديث» (٥ / ٨٧).

<sup>(</sup>٣) (فرسى)؛ بفتح الفاء؛ أي: قتلى. الواحد: فريس، من فَرَس الذنب الشاة وافترسها إذا قتلها. «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٢٢٨).

<sup>(</sup>٤) (البخت): هي جمال طوال الأعناق، وهي لفظة معرَّبة، واحدتها بختية للأنثى، وبختي للذكر، وقد سبق شرحها (ص ١٦٥).

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ١٠١).

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم"، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٦٨ ـ ٦٩ ـ مع شرح النووي).

رواه مسلم، وزاد في رواية \_ بعد قوله: «لقد كان بهذه مرة ماء» \_:
«ثم يسيرون حتى ينتهوا إلى جبل الخمر"، وهو جبل بيت المقدس،
فيقولون: لقد قتلنا مَن في الأرض، هلم فلنقتل مَن في السماء، فيرمون
بنشابهم" إلى السماء، فيرد الله عليهم نشابهم مخضوبة دماً".

٣ ـ وجاء في حديث حذيفة بن أسيد رضي الله عنه في ذكر أشراط الساعة، فذكر منها: «يأجوج ومأجوج»(١).

2 ـ وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال: لما كان ليلة أسري برسول الله بيج ؛ لقي إبراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام، فتذاكروا الساعة . . . إلى أن قال: «فردُوا الحديث إلى عيسى (فذكر قتل اللهَجَال، ثم قال:) ثم يرجع الناس إلى بلادهم، فيستقبلهم يأجوج ومأجوج، وهم من كل حَدَبٍ يَنْسِلون، لا يمرون بماء إلا شربوه، ولا بشيء إلا أفسدوه، يجأرون إلي فأدعو الله، فيميتهم، فتجوى الأرض من ريحهم، فيجأرون إلي فأدعو الله، فيرسل السماء بالماء، فيحملهم،

<sup>(</sup>١) (جبل الخمر): الخمر بخاء معجمة وميم مفتوحة، والخمر: الشجر الملتف الذي يستر من فيه، وقد جاء تفسيره في الحديث بأنه جبل ببت المقدس.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٧١).

<sup>(</sup>٢) (النشاب): يطلق على النبل والسهام، واحدته: نشابه.

انظر: «لسان العرب» (١ / ٧٥٧).

<sup>(</sup>٣) اصحيح مسلم، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٧٠ ـ ٧١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٧ ـ مع شرح النووي).

فيقذف بأجسامهم في البحر»(١).

وفيه): «ويخرجون على الناس، فيستقون المياه، ويفرُّ الناس منهم، وفيه): «ويخرجون على الناس، فيستقون المياه، ويفرُّ الناس منهم، فيرمون سهامهم في السماء، فترجع مخضبةً بالدماء، فيقولون: قهرنا أهل الأرض، وغلبنا مَن في السماء قوَّةً وعلوّاً». قال: «فيبعث الله عز وجل عليهم نَغَفاً في أقفائهم». قال: «فيهلكهم، والذي نفس محمد بيده؛ إن دوابُّ الأرض لتسمن، وتبطر، وتشكر شكراً(۲)، وتسكر سكراً(۳) من لحومهم»(۱).

<sup>(</sup>١) ومستدرك الحاكم، (٤ / ٤٨٨ ـ ٤٨٩)، قال الحاكم: وصحيح الإسناد، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي في وتلخيصه.

ورواه الإمام أحمد في «المسند» (٤ / ١٨٩ ـ ١٩٠) (ح ٣٥٥٦)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال الألباني: «ضعيف». انظر: «ضعيف الجامع الصغير» (٥ / ٢٠ ـ ٢١) (ح ٤٧١٢).

قلت: الشواهد من الأحاديث ترجع أنه صحيح. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) (تشكر شكراً)؛ يقال: شكِرت الشاة \_ بالكسر \_ تشكر شَكَراً \_ بالتحريك \_ : إذا سمنت وامتلأ ضرعها لبناً، والمعنى أن دواب الأرض تسمن وتمتلىء شحماً.

انظر: «النهاية في غريب الحديث، (٢ / ٤٩٤).

 <sup>(</sup>٣) (تسكر سكراً): السُّكر - بفتح السين والكاف - الخمر، ويطلق السُّكر على الغضب والامتلاء.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٣٨٣)، و دلسان العرب، (٤ / ٣٧٣ ـ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٤) دسنن الترمذي، أبواب التفسير، سورة الكهف، (٨ / ٥٩٧ - ٩٩٥)، قال =

# سد یاجوج وماجوج:

بنى ذو القرنين سدَّ يأجوج ومأجوج؛ ليحجز بينهم وبين جيرانهم الذين استغاثوا به منهم.

كما ذكر الله تعالى ذلك في القرآن الكريم: ﴿ قَالُوا يَا ذَا القَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ في الأرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدّاً. قالَ مَا مَكَنِّي فيهِ رَبِّي خَيْرُ فأعِينوني بِقوَّةٍ أَجْعَلْ بينَكُمْ وَيْنَهُمْ رَدْما ﴾ [الكهف: ٩٤ ـ ٩٥].

هٰذا ما جاء في الكلام على بناء السد، أما مكانه؛ ففي جهة المشرق(١)؛ لقوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلَعَ الشَّمْسِ ﴾. [الكهف: ٩٠].

ولا يُعْرَف مكان هذا السد بالتحديد، وقد حاول بعض الملوك

= الترمذي: «هذا حديث حسن غريب». وسنن ابن ماجه، كتاب الفتن، (٢ / ١٣٦٤ - ١٣٦٥) (ح ٤٠٨٠)، تحقيق الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي.

ورواه الحاكم في «المستدرك» (٤ / ٤٨٨)، وقال فيه: «حديث صحيح على شرط الصحيحين، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي .

وقال الحافظ في «الفتح» (١٣ / ١٠٩): «رجاله رجال الصحيح؛ إلا أن قتادة مدلس».

ولكن جاء في رواية ابن ماجه أن قتادة صرح بالسماع من شيخه أبي رافع.

وصححه أيضاً الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (٢ / ٢٦٥ ـ ٢٦٥) (ح ٢٢٧٢).

(١) انظر: «تفسير ابن كثير» (٥ / ١٩١).

والمؤرخين أن يتعرّفوا على مكانه، ومن ذلك «أن الخليفة الواثق(۱) بعث بعض أمرائه يتّجه معه جيشاً سرية؛ لينظروا إلى السد، ويعاينوه، وينعتوه له إذا رجعوا، فوصلوا من بلاد إلى بلاد، ومن ملك إلى ملك، حتى وصلوا إليه، ووأوا بناءه من الحديد ومن النحاس، وذكروا أنهم رأوا فيه باباً عظيماً، وعليه أقفال عظيمة، ورأوا بقية اللبن والعسل في برج هناك، وأن عنده حراساً من الملوك المتاخمة له، وأنه منيف شاهق، لا يُستطاع ولا ما حوله من الحبال، ثم رجعوا إلى بلادهم، وكانت غيبتهم أكثر من سنتين، وشاهدوا أهوالاً وعجائب»(۱).

وهذه القصة ذكرها ابن كثير رحمه الله في التفسير، ولم يذكر لها سنداً، فالله أعلم بصحة ذلك.

والذي تدلُّ عليه الآيات السابقة أن هذا السد بُني بين جبلين؛ لقوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ﴾، والسدان: هما جبلان متقابلان. ثم قال: ﴿حَتَّى إِذَا سَاوى بينَ الصَّدَفَيْنِ﴾؛ أي: حاذى به رؤوس الجبلين(٣)، وذلك بزبر الحديد، ثم أفرغ عليه نحاساً مذاباً، فكان سدًا محكماً.

قال الإمام البخاري: «قال رجلٌ للنبي ﷺ: رأيتُ السَّدُّ من البرد

<sup>(</sup>۱) هو الخليفة العباسي هارون بن محمد المعتصم بن هارون الرشيد، بويع له بالخلافة سنة ستّ وعشرين، وتوفي سنة (۲۳۲هـ) بطريق مكة وهو ابن ست وثلاثين سنة.

انظر: «البداية والنهاية» (١٠ / ٣٠٨).

<sup>(</sup>۲) «تفسير ابن كثير» (٥ / ١٩٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير ابن كثير» (٥ / ١٩١ - ١٩٢).

المحبر. قال: قد رأيته»(١).

وقال سيد قطب: «كُشِف سدٌّ بمقربة من مدينة (ترمذ)(٢)، عُرف ـ (باب الحديد)، قد مرَّ به في أوائل القرن الخامس عشر الميلادي العالم الألماني (سيلدبرجر) وسجَّله في كتابه، وكذلك ذكره المؤرِّخ الأسباني (كلا فيجو) في رحلته سنة (١٤٠٣م)، وقال: سد مدينة باب الحديد على الطريق سمرقند والهند. . . وقد يكون هو السد الذي بناه ذو القرنين»(٣).

قلت: ولعلَّ هٰذا السد هو السور المحيط بمدينة (ترمذ)، الذي ذكره ياقوت الحموي في «معجم البلدان»، وليس هو سد ذي القرنين.

وأيضاً؛ فإنه لا يعنينا في هذا البحث تحديد مكان السد، بل نقف عند ما أخبرنا الله تعالى به، وما جاء في الأحاديث الصحيحة، وهو أن سدً يأجوج ومأجوج موجود إلى أن يأتي الوقد المحدَّد لدَكَ هذا السد، وخروج يأجوج ومأجوج، وذلك عند دُنو الساعة؛ كما قال تعالى: ﴿قَالَ هٰذا رَحْمَةُ مِنْ رَبِّي فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقّاً. وتَركْنَا بَعْضَهُمْ مَنْ رَبِّي فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقّاً. وتركْنَا بَعْضَهُمْ مَنْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ في بَعْضٍ وَنُفْخَ في الصُّورِ فَجَمَعْناهُمْ جَمْعاً ﴾ [الكهف: ٩٨].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري معلقاً في «صحيحه»، في باب قصة يأجوج ومأجوج، (٦ / ٣٨١ - مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (ترمذ): قال ياقوت «مدينة مشهورة من أمهات المدن، راكبة على نهر جيحون، من جانبه الشرقي، يحيط بها سور وأسواقها مفروشة بالآجر، وممن ينسب إليها الإمام أبو عيسى الترمذي صاحب «الجامع الصحيح» و (العلل)». «معجم البلدان» (٢ / ٢٦ - ٢٧).

<sup>(</sup>٣) «تفسير الظلال» (٤ / ٢٢٩٣)، وانظر: كتاب «أشراط الساعة وأسرارها» (ص ٧٥) لمحمد سلامة جبر، طبع شركة الشعاع، الكويت، ط. الأولى، (١٤٠١هـ).

والذي يدل على أن هذا السدَّ موجود لم يندكُ ما روي عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ في السد؛ قال: «يحفرونه كل يوم حتى إذا كادوا يخرقونه؛ قال الذي عليهم: ارجِعوا، فستخرقونه غداً. قال: فيعيده الله عزَّ وجلَّ كأشدُ ما كان، حتى إذا بلغوا مدَّتَهم، وأراد الله تعالى أن يبعثهم على الناس؛ قال الذي عليهم: ارْجِعُوا فستخرقونه غداً إن شاء الله تعالى، واستثنى. قال: فيرجعون وهو كهيئته حين تركوه، فيخرقونه، ويخرجون على الناس، فيستقون المياه، ويفرُّ الناس منهم»(۱).

والذي جاء في حديث «الصحيحين» \_ كما سبق \_ أنه فُتحَ منه جزءً يسير، ففزع من ذٰلك النبيُّ ﷺ .

ويرى الأستاذ سيد قطب رحمه الله من باب الترجيح لا من باب اليقين أن وعد الله بدك السَّدِ قد وقع، وأنه قد خرج يأجوج ومأجوج، وهم التتار الذين ظهروا في القرن السابع الهجري، ودمَّروا الممالك الإسلامية، وعاثوا في الأرض فساداً(٢).

وفي هؤلاء التتاريقول القرطبي: «وقد خرج منهم - أي: الترك - في هذا الوقت أمم لا يحصيهم إلا الله تعالى، ولا يردُّهم عن المسلمين إلا الله تعالى، حتى كأنهم يأجوج ومأجوج أو مقدِّمتهم»(٣).

وكان ظهور هُؤلاء التتار في زمن القرطبي، وسمع عنهم ما سمع من

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي واپن ماجه والحاكم، ومر تخريجه قريباً، وهو صحيح، انظر (ص ٣٥٩).

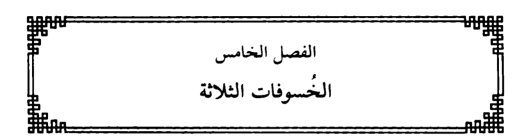
<sup>(</sup>٢) انظر: وفي ظلال القرآن، (٤ / ٢٢٩٣ ـ ٢٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) وتفسير القرطبي، (١١ / ٥٨).

الفساد والقتل، فظنَّهُم يأجوج ومأجوج أو مقدِّمَتَهُم.

ولكن الذي هو من أشراط الساعة الكبرى ـ وهو خروج يأجوج ومأجوج في آخر الزمان ـ لم يقع بعد؛ لأن الأحاديث الصحيحة تدلُّ على أن خروجهم يكون بعد نزول عيسى عليه السلام، وأنه هو الذي يدعو عليهم، فيهلكهم الله، ثم يرميهم في البحر، ويريح البلاد والعباد من شرهم.

00000



### 0 معنى الخسف:

يقال: خسف المكان يخسف خسوفاً إذا ذهب في الأرض، وغاب فيها(١)، ومنه قوله تعالى: ﴿فَخَسَفْنا بِهِ وبدارهِ الأرْضَ﴾ [القصص: ٨١].

والخسوفات الثلاثة التي هي من أشراط الساعة جاء ذكرها في الأحاديث ضمن العلامات الكبرى.

# الأدلّة من السنّة المطهّرة على ظهور الخسوفات:

الساعة لن تقوم حتى تروا عشر آيات. . . (فذكر منها:) وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب»(١).

٢ ـ وعن أم سلمة قالت: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «سيكون

<sup>(</sup>١) انظر: «ترتيب القاموس المحيط» (٢ / ٥٥)، و «لسان العرب» (٩ / ٦٧).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۷ - ۲۸ - مع شرح النووی).

بعدي خسفٌ بالمشرق، وخسفٌ بالمغرب، وخسفٌ في جزيرة العرب». قلت: يا رسول الله! أَيُخْسَفُ بالأرض وفيها الصالحون؟ قال لها رسول الله عليه: «إذا أكثر أهلها الخبث»(١).

### هل وقعت هذه الخسوفات؟

وهذه الخسوفات الثلاثة لم تقع بعد؛ كغيرها من الأشراط الكبرى التي لم يظهر شيء منها، وإن كان بعض العلماء يرى أنها قد وقعت كما ذهب إلى ذلك الشريف البرزنجي(١)، ولكنَّ الصحيح أنه لم يحدث شيء منها إلى الآن، وإنما وقع بعض الخسوفات في أماكن متفرِّقة، وفي أزمان متباعدة، وذلك من أشراط الساعة الصغرى.

أما هذه الخسوفات الثلاثة؛ فتكون عظيمة وعامة لأماكن كثيرة من الأرض في مشارقها ومغاربها وفي جزيرة العرب.

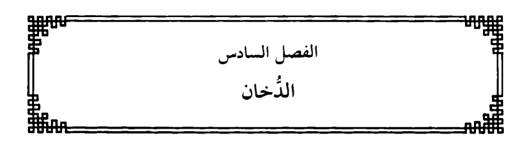
قال ابن حجر: «وقد وجد الخسف في مواضع، ولكن يحتمل أن يكون المراد بالخسوف الثلاثة قدراً زائداً على ما وُجد، كأن يكون أعظم منه مكاناً أو قدراً «(٣).

ويؤيد هذا ما جاء في الحديث أنها إنما تقع إذا كَثُر الخبث في الناس، وفشت فيهم المعاصى. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في «الأوسط»؛ كما قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨ / ١١)، وقال: «في الصحيح بعضه، وفيه حكيم بن نافع، وثقه ابن معين، وضعفه غيره، وبقية رجاله ثقات».

<sup>(</sup>٢) انظر: «الإشاعة» (٤٩).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٣ / ٨٤).



ظهور الدُّخان في آخر الزمان من علامات الساعة الكبرى التي دلَّ عليها الكتاب والسنة.

#### أدلة ظهوره:

# أ ـ الأدلَّة من القرآن الكريم:

قال الله تعالى: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ . يَغْشَى النَّاسَ هٰذَا عَذَابِ أَلِيمٌ ﴾ [الدخان: ١٠].

والمعنى: انتظر يا محمد بهؤلاء الكفار يوم تأتي السماء بدخان مبينٍ واضح يغشى الناس ويعمُّهم، وعند ذلك يُقال لهم: هذا عذابٌ أليمٌ ؟ تقريعاً لهم وتوبيخاً، أو يقول بعضهم لبعض ذلك(١).

وفي المراد بهذا الدُّخان؟ وهل وقع؟ أو هو من الآيات المرتقبة؟ قولان للعلماء:

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرطبي» (۱٦ / ١٣٠)، و «تفسير ابن كثير» (۷ / ٢٣٥ ـ ٢٣٦).

الأول: أن هذا الدخان هو ما أصاب قريشاً من الشدة والجوع عندما دعا عليهم النبي على حين لم يستجيبوا له، فأصبحوا يرون في السماء كهيئة الدُّخان.

وإلى هذا القول ذهب عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، وتبعه جماعة من السلف(١).

قال رضي الله عنه: «خمسٌ قد مضين: اللزام (١)، والروم، والبطشة، والقمر، والدُّخان» (١).

ولما حدث رجل من كندة عن الدُّخان، وقال: إنه يجيء دخان يوم القيامة فيأخذ بأسماع المنافقين وأبصارهم؛ غضب ابن مسعود رضي الله عنه، وقال: «مَن علم فليقل، ومَن لم يعلم؛ فليقل: الله أعلم؛ فإن من العلم أن يقول لما لا يعلم: لا أعلم؛ فإن الله قال لنبيه: ﴿ قُلْ ما أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ومَا أنا مِنَ المُتَكَلِّفِينَ ﴾ [صَ: ٨٦]، وإن قريشاً أبطؤوا عن

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۵ / ۱۱۱ ـ ۱۱۳)، و «تفسير القرطبي» (۱۹ / ۱۳۱)، و «تفسير ابن كثير» (۷ / ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) (اللزام): هو ما جاء في قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزاماً ﴾ [الفرقان: ٧٧]؛ أي: يكون عذاباً لازماً يهلكهم نتيجة تكذيبهم، وهو ما وقع لكفار قريش في بدر من القتل والأسر.

انظر: «تفسير ابن كثير» (٦ / ١٤٣ و٣٠٥)، و «شرح النووي لمسلم» (١٧ / ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب التفسير، باب ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ (٨ / ٥٧١ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب الدخان، (١٧ / ١٤٣ ـ مع شرح النووي).

الإسلام، فدعا عليهم النبي على اللهم أعنى عليهم بسبع كسبع يوسف»، فأخذتهم سنة حتى هلكوا فيها، وأكلوا الميتة والعظام، ويرى الرجل ما بين السماء والأرض كهيئة الدُّخان().

وهٰذا القول رجَّحه ابن جرير الطبري، ثم قال: «لأن الله جلَّ ثناؤه توعَّد بالدُّخان مشركي قريش، وأن قوله لنبيه محمد ﷺ: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبينٍ ﴾ [الدُّخان: ١٠] في سياق خطاب الله كفار قريش وتقريعه إياهم بشركهم؛ بقوله: ﴿لا إِلٰهَ إِلا هُوَ يُحْيِي ويُميتُ رَبُّكُمْ ورَبُّ آبائِكُمُ الأَوَّلِينَ . بَلْ هُمْ في شَكَّ يَلْعَبونَ ﴾ [الدخان: ٨-٩]، ثم أتبع ذلك قوله لنبيه عليه الصلاة والسلام: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبينٍ ﴾؛ أمراً منه له بالصبر. . إلى أن يأتِيَهم بأسه، وتهديداً للمشركين، فهو بأن يكون إذ كان وعيداً لهم قد أحلَّهُ بهم، أشبه من أن يكون أخَره عنهم لغيرهم «٢٠).

الثاني: أن هذا الدُّخان من الآيات المنتظرة، التي لم تجيء بعد، وسيقع قرب قيام الساعة.

وإلى هذا القول ذهب ابن عباس وبعض الصحابة والتابعين؛ فقد روى ابن جرير الطبري وابن أبي حاتم عن عبدالله بن أبي مُليكة (٣)؛ قال:

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب التفسير، سورة الروم، (۸ / ٥١١ ـ مع الفتح)، وباب ﴿يَغْشَى النَّاسِ هذا عَذابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٨ / ٧١ ـ مع الفتح)، و «صحيح مسلم»، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب الدخان، (١٧ / ١٤٠ ـ ١٤١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «تفسير الطبري» (٢٥ / ١١٤).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة زهير بن عبدالله بن جدعان التيمي

«غدوتُ على ابن عباس رضي الله عنهما ذات يوم، فقال: ما نمت الليلة حتى أصبحت. قلتُ: لم؟ قال: قالوا طلع الكوكب ذو الذنب، فخشيت أن يكون الدُّخان قد طرق، فما نمت حتى أصبحت»(١).

قال ابن كثير: «وهذا إسنادُ صحيح إلى ابن عباس حبر الأمة، وترجمان القرآن، وهكذا قول من وافقه من الصحابة والتابعين أجمعين، مع الأحاديث المرفوعة من الصحاح والحسان وغيرها. . . مما فيه مقنع ودلالة ظاهرة على أن الدُّخان من الآيات المنتظرة، مع أنه ظاهر القرآن؛ قال الله تعالى : ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبينٍ ﴾؛ أي : بين واضح يراه كل أحد، على أن ما فسر به ابن مسعود رضي الله عنه إنما هو خيال رأوه في أعينهم من شدة الجوع والجهد.

وهٰكذا قوله: ﴿ يَغْشَى النَّاسَ ﴾ ؛ أي: يتغشَّاهم ويعمُّهم، ولو كان أمراً خياليًا يخصُّ أهل مكة المشركين ؛ لما قيل فيه: ﴿ يَغْشَى النَّاسَ ﴾ ١٠٠٠.

وثبت في الصحيحين أن رسول الله على قال لابن صيّاد: «إني خبّاتُ لك خبئاً». قال: هو الدُّخ. فقال له: «اخساً؛ فلن تعدو قدرك». وخبأ له رسول الله على: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبينٍ ﴾ (٣).

<sup>=</sup> المكي، كان قاضياً ومؤذِّناً لابن الزبير، وروى عن العبادلة الأربعة، وكان ثقة كثير الحديث، توفى سنة (١١٧هـ) رحمه الله.

انظر: وتهذيب التهذيب، (٥ / ٣٠٦ ـ ٣٠٧).

<sup>(</sup>١) وتفسير الطبري، (٢٥ / ١١٣)، و وتفسير ابن كثير، (٧ / ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) وتفسير ابن كثير، (٧ / ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) وصحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي، (٣ / ٢١٨ ـ مع =

وفي هذا دليل على أن الدّخان من المنتظر المرتقب، فإن ابن صياد كان من يهود المدينة، ولم تقع هذه القصة إلا بعد الهجرة النبويَّة إلى المدينة المنوَّرة.

وأيضاً؛ فإن الأحاديث الصحيحة ذكرت أن الدُّخان من أشراط الساعة الكبرى كما سيأتى.

وأما ما فسر به ابن مسعود رضي الله عنه؛ فإن ذلك من كلامه، والمرفوع مقدَّم على كل موقوف().

ولا يمتنع إذا ظهرت هذه العلامة أن يقولوا: ﴿رَبُّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾، فيكشف عنهم، ثم يعودون، وهذا قرب القيامة.

على أن بعض العلماء ذهب إلى الجمع بين هذه الآثار (٢) بأنهما دخانان ظهرت إحداهما وبقيت الأخرى، وهي التي ستقع في آخر الزمان، فأما التي ظهرت؛ فهي ما كانت تراه قريشٌ كهيئة الدُّخان، وهذا الدُّخان

<sup>:</sup> الفتح)، و «صحیح مسلم»، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸ / ۶۷ ـ ۶۹ ـ مع النووي)، و الترمذي، باب ما جاء في ذكر ابن صیاد، (٦ / ٥١٨ ـ ٥٢٠)، و «مسند أحمد» (٩ / ١٣٦ ـ ١٣٦) (ح ١٣٦٠)، تحقیق أحمد شاكر، وقال: وإسناده صحیح».

وذكرت تصحيح أحمد شاكر لهذا الحديث، مع أنه في الصحيحين؛ لأن قوله: «وخبأ له رسول الله ﷺ: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ﴾، الآية... لم تذكر في الصحيحين، بل في رواية الإمام أحمد والترمذي عن ابن عمر، وهي موضع الشاهد هنا، فنبهت على أنها صحيحة.

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٧٢) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) انظر: «التذكرة» (ص ٦٥٥)، و «شرح النووي لمسلم» (١٨ / ٢٧).

غير الدُّخان الحقيقي، الذي يكون عند ظهور الآيات التي هي من أشراط الساعة.

قال القرطبي: «قال مجاهدٌ (۱): كان ابن مسعود يقول: هما دخانان قد مضى أحدهما، والذي بقي يملأ ما بين السماء والأرض، ولا يجد المؤمن منه إلا كالزكمة، وأما الكافر؛ فتثقب مسامعه (۱).

وقال ابن جرير: «وبعد؛ فإنه غير منكر أن يكون أحلَّ بالكفار الذين توعَّدهم بهذا الوعيد ما توعَّدهم، ويكون مُحِلًّا فيما يُستأنف بعد بآخرين دخاناً على ما جاءت به الأخبار عن رسول الله على عندنا كذلك؛ لأن الأخبار عن رسول الله على قد كان ما روى الأخبار عن رسول الله على قد كان ما روى عنه عبدالله بن مسعود، فكلا الخبرين اللذين رُويا عن رسول الله على صحيح (٣).

# ب ـ الأدلَّة من السنة المطهَّرة:

(١) هو الإمام الحافظ مجاهد بن جبر المكي أبو الحجاج، لازم ابن عباس كثيراً، وأخذ عنه التفسير، وأجمعت الأمة على إمامته والاحتجاج به.

ومن أقواله: «الفقيه من يخاف الله وإن قل علمه، والجاهل من عصى الله وإن كثر علمه».

توفي سنة اثنين أو ثلاث ومئة من الهجرة رحمه الله.

انظر ترجمته في : وتذكرة الحفاظ، (۱ / ۹۲ ـ ۹۳)، و والبداية والنهاية، (۹ / ۲۲۶ ـ ۲۲۶)، و وتهذيب التهذيب، (۱۰ / ۶۲ ـ ۶۶).

<sup>(</sup>٢) والتذكرة و (ص ٦٥٥).

<sup>(</sup>٣) وتفسير الطبري: (٢٥ / ١١٤ ـ ١١٥).

مضى ذكر بعض الأحاديث الـدَّالَـة على ظهور الدُّخان في آخر الزمان، وسأذكر هنا مزيداً من الأحاديث الدالَّة على ذٰلك:

١ \_ روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «بادروا بالأعمال ستاً: الدَّجَال، والدُّخان، (١٠).

٢ ـ وجاء في حديث حذيفة في ذكر أشراط الساعة الكبرى:
 والدُّخان (٢).

٣ ـ وروى ابن جرير والطبراني عن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن ربّكم أنذركم ثلاثاً: الدُّخان يأخذ المؤمنَ كالزكمة، ويأخذ الكافر فينتفخ حتى يخرج من كل مسمع منه»(٣).

#### 00000

<sup>(</sup>۱) دصحيح مسلم،، باب في بقية من أحاديث الدجال (۱۸ / ۸۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٧ - ٢٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) وتفسير الطبري، (٢٠ / ١١٤)، و وتفسير ابن كثير، (٧ / ٢٣٥)، قال ابن كثير: وإسناده جيد،

وذكر ابن حجر رواية الطبري عن أبي مالك وابن عمر، ثم قال: ووإسنادهما ضعيف جداً، لكن تضافر هذه الأحاديث يدل على أن لذلك أصلًا. وفتح الباري، (٨/ ٥٧٣).

# الفصل السابع طُلوعُ الشَّمس ِ من مغرِبِها طُلوعُ الشَّمس ِ من مغرِبِها السَّمس ِ من السَّمس ِ السَّمس ِ من السَّمس ِ السَّمس ِ من السَّمس ِ السَّ

طلوع الشمس من مغربها من علامات الساعة الكبرى، وهو ثابت بالكتاب والسنة.

# الأدلّة على وقوع ذلك:

# أ ـ الأدلَّة من القرآن الكريم:

قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أو كَسَبَتْ في إِيمانِها خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

فقد دلَّت الأحاديث الصحيحة أن المراد ببعض الأيات المذكورة في الآية هو طلوع الشمس من مغربها، وهو قول أكثر المفسرين(١).

قال الطبري \_ بعد ذكره لأقوال المفسرين في هذه الآية \_: «وأولى الأقوال بالصواب في ذلك ما تظاهرت به الأخبار عن رسول الله على أنه قال:

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۸ / ۹۶ ـ ۱۰۲)، و «تفسير ابن كثير» (۳ / ۳۹۳ ـ ۳۱۳)، و «تفسير القرطبي» (۷ / ۱٤٥)، و «إتحاف الجماعة» (۲ / ۳۱۰ ـ ۳۱۳).

ذلك حين تطلع الشمس من مغربها» · · · ·

وقال الشوكاني: «فإذا ثبت رفع هذا التفسير النبوي من وجه صحيح لا قادح فيه؛ فهو واجب التقديم، محتم الأخذ به، ٢٠٠٠.

# ب ـ الأدلَّة من السنة المطهَّرة:

الأحاديث الدالَّة على طلوع الشمس من مغربها كثيرة، وإليك جملة منها:

۱ - روى الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت، فرآها الناس؛ آمنوا أجمعون، فذاك حين لا ينفع نفساً إيمانُها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً»(۳).

٢ ـ وروى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تقتتل فئتان. . . (فذكر الحديث، وفيه:) وحتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت؛ آمنوا أجمعون، فذلك حين لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً»(١).

<sup>(</sup>١) «تفسير الطبري» (٨ / ١٠٣).

<sup>(</sup>٢) «تفسير الشوكاني» (٢ / ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) وصحيح البخاري، كتاب الرقاق، (١١ / ٣٥٧ - مع الفتح)، ووصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (٢ / ١٩٤ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) وصحيح البخاري،، كتاب الفتن، (١٣ / ٨١ ـ ٨٢ ـ مع الفتح).

۳ ـ وروى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «بادروا بالأعمال ستّاً: طلوع الشمس من مغربها» (١٠٠).

٤ ـ وتقدَّم حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى،
 فذكر منها: «طلوع الشمس من مغربها» (١٠٠٠).

وروى الإمام أحمد ومسلم عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: «حفظتُ من رسول الله على حديثاً لم أنسه بعد، سمعتُ رسول الله على يقول: إن أول الآيات خروجاً طلوعُ الشمس من مغربها»(٣).

٣ ـ وعن أبي ذر رضي الله عنه أن النبي على قال يوماً: «أتدرون أين تذهب هذه الشمس؟». قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «إن هذه تجري حتى تنتهي إلى مستقرها تحت العرش، فتخر ساجدة، فلا تزال كذلك، حتى يقال لها: ارتفعي، ارجعي من حيث جئت، فترجع فتصبح طالعة من مطلعها، ثم تجري حتى تنتهي إلى مستقرها تحت العرش، فتخر ساجدة، ولا تزال كذلك حتى يقال لها: ارتفعي ارجعي من حيث جئت، فترجع فتصبح طالعة من مطلعها، ثم تجري لا يستنكر الناس منها شيئاً، حتى طالعة من مستقرها ذاك تحت العرش، فيقال لها: ارتفعي، أصبحي طالعة تعتب عليه عن العرش، فيقال لها: ارتفعي، أصبحي طالعة تعتب عليه العرش، فيقال لها: ارتفعي، أصبحي طالعة

<sup>(</sup>۱) وصحيح مسلم،، باب في بقية من أحاديث الدجال، (۱۸ / ۸۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) وصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٧ ـ ٢٨ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۳) «مسند أحمد» (۱۱ / ۱۱۰ / ۱۱۱) (ح ۱۸۸۱)، تحقیق أحمد شاكر،
 و «صحیح مسلم»، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (۱۸ / ۷۷ ـ ۷۸ ـ مع شرح النووي).

من مغربك، فتصبح طالعة من مغربها». فقال رسول الله على التدرون متى ذاكم؟ ذاك حين لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً «١٠).

# ○ مناقشة رشيد رضا في رده لحديث أبي ذر في سجود الشمس:

أورد رشيد رضا حديث أبي ذر السابق، وعلَّق عليه بأن متنه من أعظم المتون إشكالًا، وقال في سنده: «هذا الحديث رواه الشيخان من طرق عن إبراهيم بن يزيد بن شريك التيمي عن أبي ذر، وهو على توثيق الجماعة له مدلِّس -؛ قال الإمام أحمد: «لم يلق أبا ذر». كما قال الدارقطني: «لم يسمع من حفصة، ولا من عائشة، ولا أدرك زمانهما». وكما قال ابن المديني: «لم يسمع من علي، ولا ابن عباس». ذكر ذلك في «تهذيب التهذيب».

وقد رُوِي غير هٰذا عن هٰؤلاء بالعنعنة، فيحتمل أن يكون مَن حدَّثه عنهم غير ثقة.

فإذا كان في بعض روايات الصحيحين والسنن مثل هذه العلل، وراء احتمال دخول الإسرائيليات، وخطأ النقل بالمعنى، فما القول فيما تركه الشيخان وما تركه أصحاب السنن؟!»(٢).

<sup>(</sup>۱) وصحيح مسلم، كتاب الفتن، باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (۲ / ١٩٥ - ١٩٦ - مع شرح النووي)، ورواه البخاري مختصراً في «صحيحه»، كتاب التفسير، باب: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَها﴾، (۸ / ٤٥ - مع الفتح)، وكتاب التوحيد، باب «وكان عرشه على الماء، وهو رب العرش العظيم»، (۱۳ / ٤٠٤ - مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) «تفسير المنار» (٨ / ٢١١ - ٢١٢)، تأليف محمد رشيد رضا، الطبعة الثانية بالأوفست، طبع دار المعرفة، بيروت، لبنان.

هذا ما قاله الشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله!!

وكلامه هذا كلام خطير جداً، وطعن في الأحاديث الثابتة عن رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على تلقيهما بالقبول.

ويا ليت أنه أنعم النظر في سند هذا الحديث، وسلم متنه من الإشكال الذي ادَّعاه، وتبع ما قاله هنا سلفه من العلماء الأعلام الذين آمنوا بما ثبت عن رسول الله على ولم يتكلَّفوا ما لا علم لهم به، بل أجروا كلامه على المعنى الصحيح المتبادر من الحديث.

قال أبو سليمان الخطابي في قوله ﷺ: «مستقرُّها تحت العرش»: «لا ننكر أن يكون لها استقرار تحت العرش؛ من حيث لا ندركه، ولا نشاهده، وإنما أُخبرنا عن غيب، فلا نكذب به، ولا نكيِّفه؛ لأن علمنا لا يحيط به».

ثم قال عن سجودها تحت العرش: «وفي هٰذا إخبار عن سجود الشمس تحت العرش، فلا يُنْكَر أن يكون ذلك عند محاذاتها العرش في مسيرها، والتصرف لما سُخّرت له، وأما قوله عزَّ وجلَّ: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَعْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَها تَغْرُبُ في عَيْنٍ حَمِثَةٍ ﴾ [الكهف: ٨٥]؛ فهو نهاية مدرك البصر إياها حالة الغروب، ومصيرها تحت العرش للسجود إنما هو بعد الغروب».

وقال النووي: «وأما سجود الشمس؛ فهو بتمييز وإدراك يخلقه الله تعالى فيها»(٢).

<sup>(</sup>١) «شرح السنة» للبغوي (١٥ / ٩٥ ـ ٩٦)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) «شرح النووي لصحيح مسلم» (٢ / ١٩٧).

وقال ابن كثير: «يسجد لعظمته كل شيءٍ طوعاً وكرهاً، وسجود كل شيءٍ مما يختصُّ به،(۱).

وقال ابن حجر: «وظاهر الحديث أن المراد بالاستقرار وقوعه في كل يوم وليلة عند سجودها، ومقابل الاستقرار المسير الدائم، المعبَّر عنه بالجري، والله أعلم»(٢).

وعلى كل حال؛ فالكلام هنا ليس على استقرار الشمس، ولا على سجودها، وإنما أردتُ أن أبيِّنَ أن حديث أبي ذرَّ رضي الله عنه ليس في متنه إشكال كما زعم رشيد رضا رحمه الله، وأن العلماء قد تلقَّوه بالقبول، وبيَّنوا معناه.

وأما قدحه في سند هذا الحديث؛ فوهم منه؛ فإن الحديث متصل الإسناد برواية الثقات، وما ذكره من تدليس إبراهيم بن يزيد التيمي وأنه لم يلق أبا ذر ولا حفصة وعائشة وأنه لم يدرك زمانهما، فيجاب عنه:

1 - أن الحديث ليس في سنده رواية إبراهيم بن يزيد التيمي عن أبي ذر، وإنما سنده - كما في البخاري ومسلم - من رواية إبراهيم بن يزيد التيمي عن أبيه عن أبي ذر.

وأبو إبراهيم هو: يزيد بن شريك التيمي، روى عن عمر وعلي وأبي ذر وابن مسعود وغيرهم من الصحابة رضي الله عنهم، وروى عنه ابنه إبراهيم وإبراهيم النخعي وغيرهما، وثقه ابن معين وابن حبان وابن سعد

<sup>(</sup>١) وتفسير ابن كثير، (٥ / ٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) دفتح الباري، (٨ / ١٤٥).

وابن حجر، وروى عنه الجماعة، وقال أبو موسى المديني: «يقال: إنه أدرك الجاهلية»(١).

٢ ـ إن إبراهيم بن يزيد قد صرَّح بالسَّماع من أبيه يزيد؛ كما في رواية مسلم؛ فإنه قال: «... حدثنا يونس عن إبراهيم بن يزيد التيمي سمعه فيما أعلم عن أبيه عن أبي ذره(١).

والثقة إذا صرَّح بالسماع؛ قُبِلت روايته؛ كما هو مقرَّر في علم مصطلح الحديث(٣).

# عدم قبول الإيمان والتوبة بعد طلوع الشمس من مغربها:

إذا طلعت الشمس من مغربها؛ فإنه لا يقبل الإيمان ممّن لم يكن قبل ذلك مؤمناً؛ كما لا تقبل توبة العاصي، وذلك لأن طلوع الشمس من مغربها آية عظيمة، يراها كل مَن كان في ذلك الزمان، فتنكشف لهم الحقائق، ويشاهدون من الأهوال ما يلوي أعناقهم إلى الإقرار والتصديق بالله وآياته، وحكمهم في ذلك حكم من عاين بأس الله تعالى؛ كما قال عز وجل: ﴿ فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا باللهِ وَحْدَهُ وكَفَرْنا بِما كُنّا بِهِ مُشْزِكينَ . فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمانَهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا شَا باللهِ اللهِ اللهِ الّتي قَدْ خَلَتْ في عِبادِهِ وَحُسرَ هُنالكَ الكافرونَ ﴾ [غافر: ٨٥].

<sup>(</sup>١) انظر: وتهذيب التهذيب، (١١ / ٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) وصحيح مسلم، كتاب الفتن، باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (٢) / ١٩٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: وتيسير مصطلح الحديث: (ص ٨٣).

قال القرطبي: «قال العلماء: وإنما لا ينفع نفساً إيمانُها عند طلوع الشمس من مغربها لأنه خلص إلى قلوبهم من الفزع ما تخمد معه كل شهوة من شهوات النفس، وتفتر كل قوة من قوى البدن، فيصير الناس كلهم ـ لإيقانهم بدُنو القيامة ـ في حال من حضره الموت؛ في انقطاع الذواعي إلى أنواع المعاصي عنهم، وبطلانها من أبدانهم، فمن تاب في مثل هذه الحال؛ لم تقبل توبته؛ كما لا تقبل توبة من حضره الموت»(١).

وقال ابن كثير: «إذا أنشأ الكافر إيماناً يومئذ لا يقبل منه، فأما مَن كان مؤمناً قبل ذلك؛ فإن كان مصلحاً في عمله؛ فهو بخير عظيم، وإن كان مخلطاً فأحدث توبة؛ حينئذ لم تقبل منه توبة»(٢).

وهٰذا هو الذي جاء به القرآن الكريم والأحاديث الصحيحة ؛ فإن الله تعالى قال : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أو كَسَبَتْ في إِيمانِها خَيراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

وقال عَلَيْ : «لا تنقطع الهجرة ما تُقبِّلت التوبة ، ولا تزال التوبة مقبولة حتى تطلع الشمس من المغرب، فإذا طلعت ؛ طُبِعَ على كل قلب بما فيه ، وكفى الناس العمل»(٣).

<sup>(</sup>١) «التذكرة» (ص ٧٠٦)، و «تفسير القرطبي» (٧ / ١٤٦).

<sup>(</sup>۲) «تفسير ابن كثير» (۳ / ۳۷۱).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٣ / ١٣٣ ـ ١٣٤) (ح ١٦٧١)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال ابن كثير: «وهذا إسناد جيد قوي». «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٧٠). وقال الهيثمي: «رجال أحمد ثقات». «مجمع الزوائد» (٥ / ٢٥١).

وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الله عزَّ وجلَّ جعلُ بالمغرب باباً عرضه مسيرة سبعين عاماً للتوبة، لا يغلق حتى تطلع الشمس من قبله، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ...﴾ الآية(١).

ويرى بعض العلماء (٢) أن الذين لا يُقبل إيمانُهم هم الكفار الذين عاينوا طلوع الشمس من مغربها، أما إذا امتد الزمان، ونسي الناس ذلك؛ فإنه يُقبل إيمان الكفار وتوبة العصاة.

قال القرطبي: «قال على الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر» (٣) ؛ أي: تبلغ روحه رأس حلقه، وذلك وقت المعاينة الذي يرى فيه مقعده من النار، فالمشاهد لطلوع الشمس من مغربها مثله، وعلى

(١) رواه الترمذي في باب ما جاء في فضل التوبة والاستغفار، (٩ / ٥١٧ ـ ٥١٨ ـ م مع تحفة الأحوذي).

قال الترمذي: وهذا حديث حسن صحيح».

وقال ابن كثير: وصححه النسائي،. وتفسير ابن كثير، (٣ / ٣٦٩).

(٢) انظر: والتذكرة؛ للقرطبي، (ص ٧٠٦)، و «تفسير الألوسي» (٨ / ٦٣).

(٣) ومسند الإمام أحمد؛ (٩ / ١٧ ـ ١٨) (ح ٦١٦٠)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: وإسناده صحيح».

ومعنى (يغرغ)؛ بغينين معجمتين، الأولى مفتوحة، والثانية مكسورة، وبراء مكررة، ومعناه: لم تبلغ روحه حلقومه.

(الغرغرة): أن يجعل المشروب في الفم، ويردِّده إلى أصل الحلق، ولا يبلع.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ٣٦٠)، و «شرح مسند أحمد» (٩ / ١٨) لأحمد شاكر.

هٰذا ينبغي أن تكون توبة كل مَن شاهد ذلك أو كان كالشاهد له مردودةً ما عاش؛ لأن علمه بالله تعالى وبنبيه وبوعده قد صار ضرورة، فإن امتدًت أيام الدنيا إلى أن يُنسى الناس من هٰذا الأمر العظيم ما كان، ولا يتحدَّثون عنه إلا قليلاً، فيصير الخبر عنه خاصاً، وينقطع التواتر عنه، فمَن أسلم في ذلك الوقت أو تاب؛ قبل منه، والله أعلم»(١).

وأيَّد ذلك بما رُوي: «إن الشمس والقمر يُكْسَيان بعد ذلك الضوء والنور، ثم يطلعان على الناس ويغربان».

وبما روي عن عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ: «يبقى الناس بعد طلوع الشمس من مغربها عشرين ومئة سنة».

وروي عن عمران بن حصين أنه قال: «إنما لم تُقْبَل وقت الطلوع حتى تكون صيحة، فيهلك فيها كثيرٌ من الناس، فمن أسلم أو تاب في ذلك الوقت ثم هلك؛ لم تقبل توبته، ومن تاب بعد ذلك؛ قُبلَت توبته»(١).

والجواب عن هذا كله: «أن النصوص دلَّت على أن التوبة لا تُقبل بعد طلوع الشمس من مغربها، وأن الكافر لا يُقبل منه الإسلام، ولم تفرَّق النصوص بين من شاهد هذه الآية وبين من لم يشاهِدها».

والذي يؤيّد هذا ما رواه الطبري عن عائشة رضي الله عنها؛ قالت: «إذا خرج أول الآيات؛ طُرِحَت الأقلام، وحُبِسَت الحفظة، وشهدت الأجسام على الأعمال»(٣).

<sup>(</sup>١) وتفسير القرطبي، (٧ / ١٤٦ ـ ١٤٧)، والتذكرة، (ص ٧٠٦).

<sup>(</sup>۲) والتذكرة، (ص ۲۰۵ ـ ۲۰۳).

<sup>(</sup>٣) وتفسير الطبري، (٨ / ١٠٣).

والمراد بأول الآيات هنا هو طلوع الشمس من مغربها، أما ما كان قبل طلوعها من الآيات؛ فإن الأحاديث تدلُّ على قَبول التوبة والإيمان في ذلك الوقت.

وروى ابن جرير الطبري أيضاً عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال: «التوبة مبسوطةً ما لم تطلع الشمس من مغربها»(١).

وروى الإمام مسلم عن أبي موسى رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها»(١).

فجعل ﷺ غاية قبول التوبة هو طلوع الشمس من مغربها.

وقد ذكر ابن حجر أحاديث وآثاراً كثيرة تدلُّ على استمرار قفل باب التوبة إلى يوم القيامة، ثم قال: وفهذه آثار يشدُّ بعضها بعضاً متَّفقة على أن الشمس إذا طلعت من المغرب؛ أُغلق باب التوبة، ولم يفتح بعد ذلك، وأن ذلك لا يختصُّ بيوم الطلوع، بل يمتدُّ إلى يوم القيامة»(٣).

وأما ما استدلُّ به القرطبي ؛ فالجواب عنه:

<sup>=</sup> قال ابن حجر: وشنده صحيح، وهو وإن كان موقوفاً فحكمه حكم الرفع». وفتح الباري» (۱۱ / ۳۵۰).

<sup>(</sup>١) وتفسير الطبري، (٨ / ١٠١).

قال ابن حجر: دسنده جيد». دفتح الباري، (١١ / ٣٥٥).

<sup>(</sup>٢) دصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكررت الذنوب والتوبة، (١٧ / ٧٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) دفتح الباري، (١١ / ٣٥٤ ـ ٣٥٥).

أن حديث عبدالله بن عمرو قال فيه الحافظ ابن حجر: «رَفْع هٰذا لا يثبت».

وحديث عمران بن حصين: «لا أصل له»(١).

وأما حديث: «إن الشمس والقمر يُكْسَيان الضوء والنور. . . » إلخ ؛ فلم يذكر له القرطبي سنداً ، وعلى فرض ثبوته ؛ فإن عودتهما إلى ما كانا عليه ليس فيه دليلٌ على أن باب التوبة قد فُتح مرة أخرى .

وذكر الحافظ أنه وقف على نصِّ فاصل في هذا النزاع، وهو حديث عبدالله بن عمرو الذي ذكر فيه طلوع الشمس من المغرب، وفيه: «فمن يومئذ إلى يوم القيامة ﴿لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ ﴾ . . . الآية »(٢).

00000

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (١١ / ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (١٣ / ٨٨)، وذكر الحافظ أنه رواه الطبراني والحاكم، وبحثت عنه في «المستدرك» للحاكم في مظانه، فلم أعثر عليه.

ظهـور دابَّـة الأرض في آخر الزمان علامة على قرب الساعة ثابت بالكتاب والسنة:

# أدلّة ظهورها:

أ ـ الأدلة من القرآن الكريم:

قال الله تعالى: ﴿وإِذَا وَقَعَ القَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ إِنَّ النَّاسَ كَانُوا بآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ [النمل: ٨٢].

فهذه الآية الكريمة جاء فيها ذكر خروج الدَّابَّة، وأن ذلك يكون عند فساد الناس، وتركهم أوامر الله، وتبديلهم الدين الحق، يُخْرِج الله لهم دابَّة من الأرض، فتكلِّم الناس على ذلك(١).

قال العلماء في معنى قوله تعالى: ﴿وَقَعَ القَوْلُ عَلَيْهِم ﴾؛ أي: وجب الوعيد عليهم؛ لتماديهم في العصيان والفسوق والطغيان، وإعراضهم عن آيات الله، وتركهم تدبُّرها، والنزول على حكمها،

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (٦ / ٢٢٠).

وانتهائهم في المعاصي إلى ما لا ينجع معه فيهم موعظة ، ولا يصرفهم عن غِيهم تذكرة ، يقول عز من قائل: فإذا صاروا كذلك ؛ أخرجنا لهم دابّة من الأرض تكلّمهم ؛ أي: دابة تعقل وتنطق ، والدَّوابُ في العادة لا كلام لها ولا عقل ؛ ليعلم الناس أن ذلك آية من عند الله تعالى (١).

وقال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «وَقْعُ القول يكون بموت العلماء، وذهاب العلم، ورفع القرآن».

ثم قال: «أكثروا تلاوة القرآن قبل أن يرفع». قالوا: هذه المصاحف ترفع، فكيف بما في صدور الرجال؟! قال: «يُسْرى عليه ليلاً، فيُصْبِحونَ منه قَفْراً، وينسون (لا إِلْهَ إِلاَّ الله)، ويقعون في قول الجاهليَّة وأشعارهم، وذلك حين يقعُ القولُ عليهم»(٢).

# ب ـ الأدلَّة من السنة المطهَّرة:

ا ـ روى الإمام مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه؛ الله عنه؛ قال: قال رسول الله عنه: «ثلاث إذا خرجْنَ لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً: طلوع الشمس من مغربها، والدَّجَال، ودابّة الأرض، (۳).

٢ ـ وله عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: حفظتُ من

<sup>(</sup>١) والتذكرة، (ص ٩٩٧) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) وتفسير القرطبي، (۱۳ / ۲۳٤).

 <sup>(</sup>٣) وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (٢ / ١٩٥٠ ـ مع شرح النووي).

رسول الله ﷺ حديثاً لم أنسه بعد، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إن أوَّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَّة على الناس ضحى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على أثرها قريباً»(١).

٣ ـ ومضى حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى،
 فذكر منها الدَّابة، وفي رواية: «دابة الأرض» (١).

\$ - وروى الإمام أحمد عن أبي أمامة رضي الله عنه يرفعه إلى النبي على خراطيمهم (٣)، ثم يغمرون (١) ويتخرج الدَّابَّة، فتسم الناس على خراطيمهم (٣)، ثم يغمرون فيكم حتى يشتري الرجل البعير، فيقول: ممَّن اشتريته؟ فيقول: من أحد المخطيين (٩).

٥ ـ وروى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨ / ٧٧ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨ / ٢٧ - ٢٨ - مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) (الخرطوم): الأنف. وقيل: مقدم الأنف. انظر: «لسان العرب» (١٢ / ١٧٣).

<sup>(</sup>٤) (يغمرون)؛ أي: يكثرون. و (الغمرة): الزحمة من الناس والماء.

<sup>(</sup>٥) دمسند الإمام أحمد، (٥ / ٢٦٨ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح؛ غير عمر بن عبدالرحمٰن بن عطية، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٨ / ٦).

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ٣٧) (ح ٢٩٢٤)، و «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م 1 / ٣ / ٣١) (ح ٣٢٢).

قال: «بادروا بالأعمال ستّاً. . . (وذكر منها: ) دابَّة الأرض ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، باب في بقية من أحاديث الدجال، (۱۸ / ۷۸۱ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (تخطم الكافر): أي تسمه، من: خطمتُ البعير إذا كويته خطماً من الأنف إلى أحد خديه، وتسمى تلك السمة الخطام، ومعناه: أن تؤثر في أنفه سمة يعرف بها.

انظر: «لسان العرب» (۱۲ / ۱۸۸)، و «ترتیب القاموس» (۲ / ۷۹ ـ ۸۰)، و «النهایة فی غریب الحدیث» (۲ / ۵۰).

<sup>(</sup>٣) هو أبو عثمان، عفان بن مسلم بن عبد الله الصفار البصري، كان ثقة، ثبتاً، حجة، كثير الحديث، توفي سنة (٢٢٠هـ) رحمه الله. انظر: «تهذيب التهذيب» (٧ / ٢٣٠) - ٢٣٤).

<sup>(</sup>٤) (تجلو وجه المؤمن): الجلى \_ مقصورة \_: انحسار مقدم الشعر، والمعنى تصقله وتبيضه.

انظر: «ترتيب القاموس» (١ / ٣٣٠)، و «تحفة الأحوذي» (٩ / ٤٤).

<sup>(</sup>٥) (الخوان): هو ما يوضع عليه الطعام عند الأكل.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢ / ٨٩ - ٩٠).

<sup>(</sup>٦) «مسند الإمام أحمد» (١٥ / ٧٩ - ٨٢) (ح ٧٩٢٤)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

# من أي الدّواب دابة الأرض:

اختلفت الأقوال في تعيين دابَّة الأرض، وإليك بعض ما قاله العلماء في ذلك:

الأول: قال القرطبي: «أول الأقوال أنها فصيل ناقة صالح، وهو أصحها، والله أعلم»(١).

واستشهد لهذا القول بما رواه أبو داود الطيالسي عن حذيفة بن أسيد الغفاري ؛ قال: ذكر رسول الله ﷺ الدَّابَّة . . . (فذكر الحديث، وفيه:) «لم يرعهم إلا وهي ترغو بين الركن والمقام»(١).

\_\_\_\_\_

= وسنن الترمذي، أبواب التفسير، سورة النمل، (٩ / ٤٤)، وقال: «حديث حسن». و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٤٨٥ ـ ٤٨٦).

وقال الألباني: «ضعيف» في «ضعيف الجامع الصغير» (٣ / ٢٦) (ح ٣٤١٢).

وسبب تضعيفه لهذا الحديث أن في سنده علي بن زيد بن جدعان، وهو عنده عيف.

أما الشيخ أحمد شاكر؛ فيرى أنه ثقة، حيث قال في تعليقه على «المسند» (٢ / ١٣٧) (ح ٧٨٣): «علي بن زيد: هو ابن جدعان، وقد سبق أننا وثقناه، وهو مختلف فيه، والراجح عندنا توثيقه، وقد صحح له الترمذي أحاديث».

(١) «تفسير القرطبي» (١٣ / ٢٣٥).

(٢) «منحة المعبود ترتيب مسند الطيالسي»، باب خروج الدابة» (٢ / ٢٢٠ ـ ٢٢١) للساعاتي، ولفظه: «ترنو»، وليس فيه: «ترخو».

ورواه الحاكم في «المستدرك» (٤ / ٤٨٤)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، وهو أبين حديث في ذكر دابة الأرض، ولم يخرجاه».

قلت: الحديث ضعيف؛ لأن في إسناده عند الطيالسي والحاكم طلحة بن عمرو =

وموضع الشاهد قوله: «ترغو»، والرغاء إنما هو للإبل، وذلك «أن الفصيل لما قُتِلَتِ الناقة هرب، فانفتح له حجر، فدخل في جوفه، ثم انطبق عليه، فهو فيه حتى يخرج بإذن الله عز وجل».

ثم قال: «لقد أحسن من قال:

واذْكُرْ خُروجَ فَصِيْلِ نَاقَةِ صَالِحِ يَسِمُ السَوَرَى بالكُفْر والإِيْمانِ»(١)

وترجيح القرطبي لهذا القول فيه نظر؛ فإن الحديث الذي استند إليه في سنده رجلٌ متروك.

وأيضاً؛ فإنه جاء في بعض كتب الحديث لفظ: (تدنو) و (تربو)؛ بدل: (ترغو)؛ كما في «المستدرك» للحاكم.

الثاني: أنها الجسَّاسة المذكورة في حديث تميم الداري رضي الله عنه في قصة الدَّجَال.

وهذا القول منسوب إلى عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما(١).

<sup>=</sup> الحضرمي: قال ابن معين: «ليس بشيء ضعيف»، وقال الذهبي في «ذيل المستدرك»: «تركه أحمد»، وقال الهيثمي: «رواه الطبراني، وفيه طلحة بن عمرو، وهو متروك».

<sup>«</sup>مجمع الزوائد» (۸ / ۷)، وانظر: «تهذیب التهذیب» (۵ / ۲۳ ـ ۲۶).

وهذا الحديث أخرجه الحافظ ابن حجر في «المطالب العالية» (٤ / ٣٤٣ ـ ٣٤٤)، وعزاه للطيالسي، ولفظه: «تزعق»، بدل: «ترغو».

<sup>(</sup>۱) والتذكرة؛ (ص ۲۰۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱۸ / ۲۸).

وليس في حديث تميم ما يدلُّ على أن الجساسة هي الدَّابة التي تخرج آخر الزمان، وإنما الذي جاء فيه أنه لقي دابَّة أهلب كثيرة الشعر، فسألها: ما أنت؟ قالت: أنا الجساسة.

وسُمِّيت بالجساسة لأنها تجسُّ الأخبار للدُّجَّال ١٠٠٠.

وأيضاً؛ فما جاء في شأن الدَّابَة التي نتحدث عنها من تعنيف الناس وتوبيخهم على كفرهم بآيات الله تعالى يُبيِّن أنها غير الجساسة التي تنقل الأخبار للدَّجَال، والله أعلم.

الشالث: أنها الثعبان المشرف على جدار الكعبة التي اقتلعتها العقاب حين أرادت قريش بناء الكعبة.

وهذا القول نسبه القرطبي ١٠٠ إلى ابن عباس رضي الله عنهما؛ منقولاً من كتاب النقاش، ولم يذكر له مستنداً في ذلك، وذكره الشوكاني في «تفسيره» ٢٠٠٠.

الرابع: أن الدَّابُّة إنسانٌ متكلِّم يناظر أهل البدع والكفر، ويجادلهم ؛

<sup>=</sup> وممَّن قال بأنها الجساسة: البيضاوي في «تفسيره» (٤ / ١٢١)، طبعة مؤسسة شعبان، بيروت.

وانظر: «الإذاعة» (ص ١٧٣)، وكتاب «العقيدة الركن الأول في الإسلام» (ص ٣٢٠) للشيخ محمد الفاضل الشريف التقلاوي، دار العلوم للطباعة، القاهرة.

 <sup>(</sup>١) «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٢٧٢)، و «شرح السنة» للبغوي، (١٥ / ٦٨).

<sup>(</sup>٢) «تفسير القرطبي» (١٣ / ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) وتفسير الشوكاني / فتح القدير، (٤ / ١٥١).

لينقطعوا، فيهلك من هلك عن بيِّنة، ويحيا من حيَّ عن بينة.

وهٰذا القول ذكره القرطبي، وردَّه بأن الدَّابَّة لو كانت إنساناً يناظر المبتدعة؛ لم تكن الدَّابَّة آية خارقة وعلامة من علامات الساعة العشر.

وأيضاً فيه العدول عن تسمية هذا الإنسان المناظر الفاضل العالم الذي على أهل الأرض أن يسمُّوه باسم الإنسان أو العالم أو الإمام إلى أن يسمَّى بالدَّابَّة، وهذا خروجٌ عن عادة الفصحاء، وعن تعظيم العلماء(١).

الخامس: أن الـدَّابَة اسم جنس الكلِّ ما يدبُ، وليست حيواناً مشخَصاً معيَّناً يحوي العجائب والغرائب، ولعل المراد بها تلك الجراثيم الخطيرة التي تفتك بالإنسان وجسمه وصحته، فهي تجرح وتقتل، ومن تجريحها وأذاها كلمات واعظة للناس لو كانت لهم قُلوبُ تعقل، فترجع بهم إلى الله، وإلى دينه، وتلزمهم الحجة، ولسان الحال أبلغ من لسان المقال؛ فإن من معاني التكليم التجريح.

وهذا القول هو ما ذهب إليه أبو عبيّة في تعليقه على «النهاية / الفتن والملاحم» لابن كثير"، وهو رأي بعيد عن الصواب، وذلك لأمور:

أ ـ أن الجراثيم موجودة من قديم الزمان، وكذلك الأمراض التي

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير القرطبي» (١٣ / ٢٣٦ - ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) في كون الدابة اسم جنس لدواب كثيرة ذكر هذا القول البرزنجي في «الإشاعة» (ص ١٧٧)، ونسبه لتفسير ابن علان «ضياء السبيل»، وهذا القول لم يذكر له دليلاً صحيحاً يعتمد عليه.

<sup>(</sup>٣) (١ / ١٩٠، ١٩٩)، تحقيق محمد فهيم أبو عبية.

تفتك بالناس في أجسامهم وزروعهم ودوابّهم(١)، والدَّابّة التي هي من أشراط الساعة لم تظهر بعد.

ب \_ أن الجراثم غالباً لا ترى بالعين المجرَّدة، وأما الدَّابَّة؛ فلم يقل أحـدٌ: إنها لا تُرى، بل إن النبي ﷺ ذكر من أحوالها ما يدلُّ على رؤية الناس لها، فذكر أن معها عصا موسى وخاتم سليمان عليهما السلام... إلى غير ذلك مما سبق ذكره.

ج \_ أن هذه الدَّابَّة تَسِم الناس على وجوههم بالكفر والإيمان، فتجلو وجه المؤمن، وتخطم أنف الكافر، وأما الجراثيم؛ فلا تفعل شيئاً من ذلك.

د ـ الذي يظهر أن الذي دفعه لهذا القول هو ما ذُكِرَ في صفة الدَّابَّة من الأقوال الكثيرة المختلفة (١٠)، ولكن قدرة الله أعظم، وما صحَّ عن رسول الله ﷺ يجب التسليم به.

وكذلك؛ فأي مانع من حمل اللفظ على المعنى المتبادر، ولا نلجأ

<sup>(</sup>١) انظر: «إتحاف الجماعة» (٢ / ٣٠٦ ـ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) ذكر بعض المفسرين آثاراً كثيرة في صفة هذه الدابة، وذُكرت هذه الآثار أيضاً في بعض كتب أشراط الساعة، ولم أطلع بعد البحث على تصحيح أحد من العلماء لهذه الآثار، فالله أعلم بحالها.

وهذه بعض الكتب التي تعرضت لذلك: «تفسير القرطبي» (١٣ / ٢٣٥ ـ ٢٣٦)، و «النهاية / الفتن و «التـذكـرة» (ص ٢٩٩)، و «تفسير ابن كثير» (٦ / ٢٢٠ ـ ٢٢٣)، و «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ١٦٢ ـ ٢٦٣)، و «تفسير الشوكاني» (٤ / ١٥١ ـ ١٥٣)، و «لوامع الأنوار» (٢ / ١٤٦ ـ ١٤٧)، و «الإشاعة» (ص ١٧٤ ـ ١٧٥)، و «تحفة الأحوذي» (٦ / ٢١٣ ـ ٤١٤).

إلى التجوُّز إلا إذا تعذَّرتِ الحقيقة، لا سيما أن قوله هذا مخالف لأقوال المفسرين؛ فإنهم ذكروا أن هذه الدَّابَّة مخالفة لما يعتاده البشر، فهي من خوارق العادات؛ كما أن طلوع الشمس من مغربها أمرٌ خارقٌ للعادة.

وقد جاء في الحديث أنهما يخرجان في وقت متقارب؛ قال ﷺ: «أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَّة على الناس ضحى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على إثرها قريباً»(١).

والذي يجب الإيمان به هو أن الله تعالى سيخرج للناس في آخر الزمان دابَّة من الأرض تكلِّمهم، فيكون تكليمها آية لهم دالَّة على أنهم مستحقون للوعيد بتكذيبهم آيات الله، فإذا خرجت الدَّابَة؛ فهم الناس، وعلموا أنها الخارقة المنبئة باقتراب الساعة، وقد كانوا قبل ذلك لا يؤمنون بآيات الله، ولا يصدِّقون باليوم الموعود.

والذي يؤيد أن هذه الدَّابَّة تنطق وتخاطب الناس بكلام يسمعونه ويفهمونه هو أنه جاء ذكرها في سورة النمل، وهذه السورة فيها مشاهد وأحاديث بين طائفة من الحشرات والطير والجن وسليمان عليه السلام، فجاء ذكر الدَّابَة وتكليمها الناس متناسقاً مع مشاهد السورة وجوها العام(٢).

قال أحمد شاكر رحمه الله: ووالآية صريحة بالقول العربي أنها (دابّة)، ومعنى (الـدّابّة) في لغة العرب معروف واضح، لا يحتاج إلى تأويل. . . ووردت أحاديث كثيرة في الصحاح وغيرها بخروج هذه (الدّابّة)

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۸ / ۷۷ ـ ۷۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: وفي ظلال القرآن، (٥ / ٢٦٦٧).

الآية، وأنها تخرج آخر الزمان، ووردت آثار أخرى في صفتها لم تنسب إلى رسول الله على المبلغ عن ربه، والمبين آيات كتابه، فلا علينا أن ندعها، ولكن بعض أهل عصرنا، من المنتسبين للإسلام، الذين فشا فيهم المنكر من القول والباطل من الرأي، الذين لا يريدون أن يؤمنوا بالغيب، ولا يريدون إلا أن يقفوا عند حدود المادة التي رسمها لهم معلموهم وقدوتهم؛ ملحدو أوروبا الوثنيون الإباحيون، المتحللون من كل خلق ودين، هؤلاء لا يستطيعون أن يؤمنوا بما نؤمن به، ولا يستطيعون أن ينكروا إنكاراً صريحاً، فيجمجمون المورون، ويداورون، ثم يتأولون، فيخرجون بالكلام عن معناه الوضعي الصحيح للألفاظ في لغة العرب، يجعلونه أشبه بالرموز؛ لما وقر في أنفسهم من الإنكار الذي يبطنون (۱).

## مكان خروج الدائة:

اختلفت الأقوال في تعيين مكان خروج الدَّابُّة، فمنها:

١ \_ أنها تخرج من مكة المكرَّمة من أعظم المساجد.

ويؤيد هذا القول ما رواه الطبراني في «الأوسط» عن حذيفة بن أسيد ـ أراه رفعه ـ؛ قال: «تخرج الدَّابَّة من أعظم المساجد، فبينا هم إذ دبَّت الأرض، فبينا هم كذلك إذ تصدَّعت»(٣).

<sup>(</sup>١) (الجمجمة): هو أن لا يبين كلامه. انظر: «ترتيب القاموس المحيط» (١ / ٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) شرح أحمد شاكر لـ ومسند أحمد، (١٥ / ٨٢).

<sup>(</sup>٣) ومجمع الزوائد، (٨ / ٧ - ٨).

قال ابن عيينة(١): «تخرج حين يسري الإمام جمع، وإنما جعل سابقاً ليخبر الناس أن الدَّابَّة لم تخرج»(١).

٢ ـ أن لها ثلاث خَرَجات، فمرة تخرج في بعض البوادي ثم تختفي،
 ثم تخرج في بعض القرى، ثم تظهر في المسجد الحرام (٣).

(١) ابن عيينة: هو الإمام الحجة الحافظ أبو محمد سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي، محدث الحرم، ولد سنة (١٠٧هـ)، وأخذ عن الزهري وطبقته، وروى عن الشافعي وأحمد بن حنبل وابن معين وطبقتهم، واتفقت الأئمة على الاحتجاج به؛ لحفظه وأمانته، وقد حج سبعين سنة.

قال الشافعي: ولولا مالك وسفيان؛ لذهب علم الحجازه.

ويقول: «ما رأيت أحداً فيه من آلة العلم ما في سفيان، وما رأيت أحداً أكف عن الفتيا منه».

توفى سنة (١٩٨هـ) رحمه الله.

انظر ترجمته في: «تذكرة الحفاظ» (١ / ٢٦٧ ـ ٢٦٥)، و «تهذيب التهذيب» (٤ / ١١٧ ـ ٢٦٧)، و «الخلاصة» (ص ١٤٥ ـ ١٤٦).

(۲) «مجمع الزوائد» (۸ / ۷ - ۸).

قال الهيثمي: «رجاله ثقات».

(٣) جاء في حديث حذيفة بن أسيد عند الحاكم: إن لها «ثلاث خرجات»، وذكر الحديث بطوله، ثم قال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي في «تلخيصه المستدرك» (٤ / ٤٨٤ ـ ٤٨٥).

وروى الطبراني والحاكم عن حذيفة أيضاً، وفيه: «أنها تخرج ثلاث خرجات؛ تخرج من أقصى اليمن، ثم تخرج قريباً من مكة، ثم تخرج من المسجد الحرام بين الركن الأسود وبين باب بني مخزوم».

ولكن هذه الرواية في سندها طلحة بن عمرو الحضرمي، وهو ضعيف، وقد مضى تخريج هذا الحديث.

وهناك أقوالٌ أخرى غير ما ذكرته، غالبها يدور على أن خروجها من الحرم المكِّي(١)، فالله أعلم بذلك.

### 0 عمل الدَّابَّة:

إذا خرجت هٰذه الدَّابَّة العظيمة؛ فإنها تسم المؤمن والكافر.

فأما المؤمن؛ فإنها تجلو وجهه حتى يشرق، ويكون ذلك علامة على إيمانه.

وأما الكافر؛ فإنها تخطمه على أنفه؛ علامة على كفره والعياذ بالله.

وجاء في الآية الكريمة قوله تعالى: ﴿ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مِنَ الأَرْضِ تَكَلِّمُهُمْ ﴾ [النمل: ٨٢].

وفي معنى هذا التكايم اختلفت أقوال المفسرين:

١ ـ أن المراد: تكلمهم كلاماً؛ أي: تخاطبهم مخاطبة، ويدلُّ على هذا قراءة أبي بن كعب رضي الله عنه: (تنبئهم).

٢ ـ تجرحهم، ويؤيد ذلك قراءة (تَكْلمهم)؛ بفتح التاء وسكون الكاف، من الكَلْم، وهو الجَرْح، وهذه القراءة مرويَّة عن ابن عباس رضي الله عنه؛ أي: تسمهم وسماً(١).

وهذا القول يشهد له حديث أبي أمامة رضي الله عنه أن النبي ﷺ

<sup>(</sup>۱) انتظر: «التذكرة» (ص ۱۹۷ ـ ۱۹۸)، و «الإشباعة» (ص ۱۷۹ ـ ۱۷۷)، و «لوامع الأنوار» (۲ / ۱۶۶ ـ ۱۶۶).

<sup>(</sup>۲) انسظر: «تفسير القسرطبي» (۱ / ۲۳۷)، و «تفسير ابن كثير» (٦ / ۲۲۰)، و «تفسير الشوكاني» (٤ / ۲۰۲).

قال: «تخرج الدَّابَّة، فتسم الناس على خراطيمهم»(١).

وروي عن ابن عباس أنه قال: «كلاً تفعل»؛ أي: المخاطبة والوسم.

قال ابن كثير: «وهو قولٌ حسن، ولا منافاة، والله أعلم»(١).

وأما الكلام الذي تخاطبهم به؛ فهو قولها: «إن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون».

وهذا على قراءة من قرأها بفتح همزة (إن)؛ أي: تخبرهم أن الناس كانوا بآيات الله لا يوقنون، وهذه قراءة عامة قراء الكوفة وبعض أهل البصرة.

وأما قراءة عامَّة قراء الحجاز والبصرة والشام؛ فبكسر همزة (إن) على الاستئناف، ويكون المعنى: تكلِّمُهم بما يسوؤهم، أو ببطلان الأديان سوى دين الإسلام ".

قال ابن جرير: «والصواب من القول في ذلك أنها قراءتان متقاربتا المعنى، مستفيضتان في قراءة الأمصار»(١٠).

#### 00000

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد وسبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) «تفسير ابن كثير» (٦ / ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» (٢٠ / ١٦)، و «تفسير القرطبي» (١٣ / ٢٣٧ - ٢٣٨)، و «تفسير الشوكاني» (٤ / ١٥٢).

<sup>(</sup>٤) وتفسير الطبري، (۲۰) .



ومنها خروج النار العظيمة، وهي آخر أشراط الساعة الكبرى، وأول الآيات المؤذِنة بقيام الساعة.

### مكان خروجها:

جاءت الروايات بأن خروج هذه النار يكون من اليمن، من قعرة عدن (۱)، وتخرج من بحر حضرموت؛ كما جاء في روايات أخرى.

وإليك طائفة من الأحاديث التي تبيّن مكان خروج هذه النار، وهي من الأدلّة على ظهورها.

ا ـ جاء في حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى قوله علي : «وآخر ذلك نارٌ تخرج من اليمن، تطرد الناس إلى محشرهم».

<sup>(</sup>١) (عدن): هي المدينة المعروفة في اليمن جنوب الجزيرة العربية، وهي واقعة على بحر حضرموت، ويسمى اليوم: البحر العربي.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣ / ١٩٢).

رواه مسلم<sup>(۱)</sup>.

٢ ـ وفي رواية له عن حذيفة أيضاً: «ونارٌ تخرج من قعرة عدن ترحل الناس»(٦).

٣ ـ وروى الإمام أحمد والترمذي عن ابن عمر رضي الله عنهما؟ قال: قال رسول الله ﷺ: «ستخرج نازٌ من حضرموت أو من بحر حضرموت، قبل يوم القيامة، تحشر الناس»(٣).

عبد الله بن عبد الله بن عروى الإمام البخاري عن أنس رضي الله عنه أن عبد الله بن سلام لما أسلم سأل النبي على عن مسائل، ومنها: ما أول أشراط الساعة؟ فقال النبي على: «أما أول أشراط الساعة؛ فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب»(1).

والجمع بين ما جاء أن هذه النار هي آخر أشراط الساعة الكبرى وما جاء أنها أول أشراط الساعة: أن آخريتها باعتبار ما ذُكِر معها من الآيات

<sup>(</sup>۱ و ۲) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸ / ۲۷ - ۲۹ ـ مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٧ / ١٣٣) (ح ١٤٦٥)، قال أحمد شاكر: «إسناده صحيح».

والترمذي (٦ / ٤٦٣ ـ ٤٦٤ ـ مع تحفة الأحوذي).

قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ٢٠٣) (ح ٣٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) هصحیح البخاري، كتاب أحادیث الأنبیاء، باب خلق آدم وذریته، (٦ / ٣٦٢ - مع الفتح) (ح ٣٣٢٩).

الواردة في حديث حذيفة، وأوليتها باعتبار أنها أوَّل الآيات التي لا شيء بعدها من أمور الدنيا أصلاً، بل يقع بانتهاء هذه الآيات النفخ في الصور؛ بخلاف ما ذُكِرَ معها من الآيات الواردة في حديث حذيفة؛ فإنه يبقى بعد كل آية منها أشياء من أمور الدُّنيا(١).

وأما ما جاء في بعض الروايات بأن خروجها يكون من اليمن، وفي بعضها الآخر أنها تحشر الناس من المشرق إلى المغرب؛ فيجاب عن ذلك بأجوبة:

ا ـ أنه يمكن الجمع بين هذه الروايات بأن كون النار تخرج من قعر عدن لا ينافي حشرها الناس من المشرق إلى المغرب، وذلك أن ابتداء خروجها من قعر عدن، فإذا خرجت انتشرت في الأرض كلها، والمراد بقوله: «تحشر الناس من المشرق إلى المغرب»؛ إرادة تعميم الحشر لا خصوص المشرق والمغرب(٢).

٢ ـ أن النار عندما تنتشر يكون حشرها لأهل المشرق أولاً، ويؤيّد ذلك أن ابتداء الفتن دائماً من المشرق، وأما جعل الغاية إلى المغرب؛ فلأن الشام بالنسبة إلى المشرق مغرب.

٣ ـ يحتمل أن تكون النار المذكورة في حديث أنس كناية عن الفتن المنتشرة التي أثارت الشر العظيم والتهبت كما تلتهب النار، وكان ابتداؤها من قِبَل المشرق، حتى خرب معظمه، وانحشر الناس من جهة المشرق

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۳ / ۸۲).

<sup>(</sup>٢) "فتح الباري" (١٣ / ٨٢).

إلى الشام ومصر، وهما من جهة المغرب؛ كما شوهد ذلك مراراً من عهد جنكزخان ومن بعده.

وأما النار التي في حديثي حذيفة بن أسيد وابن عمر؛ فهي نارٌ حقيقية ١٠٠، والله أعلم.

### كيفية حشرها للناس:

عند ظهور هذه النار العظيمة من اليمن؛ تنتشر في الأرض، وتسوق الناس إلى أرض المحشر، والذين يحشرون على ثلاثة أفواج:

الأول: فوجٌ راغبون طاعِمون كاسون راكبون.

والفوج الثالث: تحشرهم النار، فتحيط بهم من ورائهم، وتسوقهم من كل جانب إلى أرض المحشر، ومن تخلّف أكلته النار(٢).

ومما جاء من الأحاديث في بيان كيفية حشر هذه النار للناس:

ا ـ روى الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَيَّة ؛ قال : «يحشر الناس على ثلاث طرائق : راغبين ، وراهبين ، واثنان على بعير، وثلاثة على بعير، وأربعة على بعير، وعشرة على بعير، ويَحْشُر بقيتَهم النارُ ؛

<sup>(</sup>۱) افتح الباري» (۱۱ / ۳۷۸ ـ ۳۷۹) بتصرف بسيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٣٠ ـ ٢٣١).

تقیل معهم حیث قالوا، وتبیت معهم حیث باتوا، وتصبح معهم حیث أصبحوا، وتمسی معهم حیث أمسوا»(۱).

٢ ـ وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله عنهما الله عنهما الله عنهما الله عنهم الله على أهل المشرق، فتحشرهم إلى المغرب؛ تبيت معهم حيث باتوا، وتقيل معهم حيث قالوا، يكون لها ما سقط منهم، وتخلف وتسوقهم سوق الجمل الكسير»(١).

٣ ـ وعن حذيفة بن أسيد رضي الله عنه؛ قال: قام أبو ذرِّ رضي الله عنه، فقال: يا بني غفار! قولوا ولا تختلفوا؛ فإن الصادق المصدوق على حدثني «أن الناس يُحْشَرون ثلاثة أفواج: فوج راكبين طاعمين كاسين، وفوج يمشون ويسعون، وفوج تسحبهم الملائكة على وجوههم وتحشرهم إلى النار». فقال قائل منهم: هذان قد عرفناهما، فما بال الذين يمشون ويسعون؟ قال: «يلقي الله الآفة على الظّهر حتى لا يبقى ظَهرٌ، حتى إن الرجل لَيكون له الحديقة المعجبة، فيعطيها بالشارف(٣) ذات القتب(١٠)؛ فلا

<sup>(</sup>۱) وصحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب الحشر، (۱۱ / ۳۷۷ ـ مع الفتح) (ح ١٦٢)، و وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة، (۱۷ / ۱۹۶ ـ ۱۹۰ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبراني في «الكبير» و «الأوسط»، ورجاله ثقات. «مجمع الزوائد» (۸ /
 ۱۲)

ورواه الحاكم في «المستدرك» (٤ / ٤٥٥)، وقال: «هذا حديث صحيح، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي على تصحيحه.

<sup>(</sup>٣) (الشارف): هي الناقة المسن أو الهرمة. «لسان العرب» (٩ / ٧٣).

<sup>(</sup>٤) (القتب): بكسر القاف وسكون التاء، هو الرحل الذي يوضع على قدر سنام =

يقدر عليها»(١).

#### أرض المحشر:

يحشر الناس إلى الشام في آخر الزمان، وهي أرض المحشر؛ كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة:

١ ـ منها ما روي عن ابن عمر رضي الله عنهما في ذكر خروج النار،
 وفيه: قال: قلنا: يا رسول الله! فماذا تأمرنا؟ قال: «عليكم بالشام»(٢).

۲ ـ وروى الإمام أحمد عن حكيم بن معاوية البهزي عن أبيه . . .
 (فذكر الحديث، وفيه قوله ﷺ:) «ها هُنا تُحْشَرون، ها هُنا تُحْشَرون، ها هُنا تُحْشَرون (ثلاثاً)؛ ركباناً، ومشاة، وعلى وجوهكم».

= البعير، والمعنى: الناقة العاملة.

انظر: «لسان العرب» (١ / ٦٦٠ - ٦٦١).

(۱) «مسند الإمام أحمد» (٥ / ١٦٤ ـ ١٦٥ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، و «سنن النسائي»، كتاب الجنائز، باب البعث، (٤ / ١١٦ ـ ١١٧)، و «مستدرك الحاكم» (٤ / ٥٦٤)، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد إلى الوليد بن جميع، ولم يخرجاه».

وقال الذهبي في «تلخيصه للمستدرك»: «الوليد قد روى له مسلم متابعة، واحتج به النسائي».

قلت: سند النسائي رجاله ثقات، وفيه الوليد بن جميع: وثقه ابن معين والعجلي، وقال الإمام أحمد وأبو داود: «ليس به بأس، وقال أبو حاتم: «صالح الحديث». وقال ابن حجر: «صدوق يهم».

انظر: «ميزان الاعتدال» (٤ / ٣٣٧)، و «تهذيب التهذيب» (١١ / ١٣٨ ـ ١٣٩)، و «تقريب التهذيب» (٢ / ٣٣٢).

(٢) رواد الإمام أحمد والترمذي، وقد سبق تخريجه (ص ٤٠٠).

قال ابن أبي بكير(١): فأشار بيده إلى الشام، فقال: «إلى ها هُنا تُحْشَرون»(١).

٣ ـ وفي رواية الترمذي عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده؛ قال: قلت: يا رسول الله! أين تأمرني؟ قال: «ها هنا (ونحا بيده نحو الشام)»(٣).

<sup>(</sup>١) هو أبو زكريا يحيى بن أبي بكير، واسمه نسر الأسدي الكرماني الكوفي الثقة، توفي سنة ثمان أو تسع ومئتين رحمه الله.

انظر: «تهذيب الكمال» (٣ / ١٤٩١)، و «تهذيب التهذيب، (١١ / ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٤ / ٤٤٦ - ٤٤٧ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٦ / ٤٣٤ ـ ٤٣٥ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح . . . » .

وفي الروايتين قال ابن حجر: «أخرجه الترمذي والنسائي وسنده قوي». انظر: «فتح الباري» (۱۱ / ۳۸۰).

<sup>(</sup>٤) «مسند الإمام أحمد» (١١ / ٩٩) (ح ٦٨٧١)، قال أحمد شاكر: «إسناده صحيح».

و «سنن أبي داود» (٧ / ١٥٨ ـ مع عون المعبود) (٢٤٦٥).

وقال الحافظ ابن حجر: «أخرجه أحمد، وسنده لا بأس به». «فتح الباري» (١١ / ٣٨٠).

قال ابن حجر: «وفي تفسير ابن عيينة عن ابن عباس: من شكّ أن المحشر ها هنا ـ يعني: الشام \_؛ فليقرأ أول سورة الحشر، قال لهم رسول الله عَلَيْة يومئذٍ: اخرجوا. قالوا: إلى أين؟ قال: إلى أرض المحشر»(١).

والسبب في كون أرض الشام هي أرض المحشر أن الأمن والإيمان حين تقع الفتن في آخر الزمان يكون بالشام.

وقد جاء في فضله والترغيب في سكناه أحاديث صحيحة:

منها ما أخرجه الإمام أحمد عن أبي الدَّرداء؛ قال: قال رسول الله عَنْ الله الله الله الله إذ رأيت عمود الكتاب احتُمِل من تحت رأسي، فظننتُ أنه مذهوبٌ به، فأتبعْتُهُ بصري، فعُمِدَ به إلى الشام، ألا وإن الإيمان حين تقع الفتن بالشام»(١).

وأخرج الطبراني عن عبد الله بن حوالة رضي الله عنه أن رسول الله عنه: «رأيتُ ليلة أسري بي عموداً أبيض كأنه لواءٌ تحمله الملائكة، فقلتُ: ما تحملون؟ قالوا: عمود الكتاب؛ أمرنا أن نضعه بالشام»".

وروى أبو داود بسنده إلى عبد الله بن حوالة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عليه: «سيصير الأمر إلى أن تكونوا جنوداً مجنّدة: جندٌ بالشام، وجندٌ باليمن، وجندٌ بالعراق». قال ابن حوالة: خِرْ لي يا رسول الله

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۱ / ۳۸۰)، وانظر: «تفسير ابن كثير» (۸ / ۸۶ ـ ۸۰).

<sup>(</sup>٢) "مسند الإمام أحمد" (٥ / ١٩٨ ـ ١٩٩ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال ابن حجر: «أخرجه أحمد، ويعقوب بن سفيان، والطبراني. ... وسنده صحيح». انظر: «فتح الباري» (۱۲ / ۲۰۲ - ۴۰۳).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٢ / ٤٠٣)، قال الحافظ: «سنده حسن».

إن أدركتُ ذلك. فقال: «عليك بالشام؛ فإنها خيرة الله من أرضه، يجتبي إليها خيرته من عباده، فأما إذا أبيتم؛ فعليكم بيمنكم، واسقوا من غدركم، فإن الله توكّل لى بالشام وأهله»(١).

وقد دعا رسول الله على للشام بالبركة ؛ كما ثبت في «الصحيح» عن ابن عمر رضي الله عنهما ؛ قال : قال النبي على : «اللهم بارك لنا في يمننا»(١).

وقد تقدَّم أن نزول عيسى عليه السلام في آخر الزَّمان يكون بالشام، وبه يكون اجتماع المؤمنين لقتال الدَّجَّال.

وقد أنكر أبو عبيَّة أن تكون أرض الشام هي أرض المحشر، فقال: «الكلام الذي يحدِّد أرض المحشر لا دليل عليه من كتاب أو سنة أو إجماع، بل في القرآن الكريم ما ينقضه؛ قال الله تعالى: ﴿يَوْمَ تُبَدِّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، فأين أرض الشام إذن؟!» ".

ويجاب عنه بأن الأدلة متضافرة على أن أرض المحشر هي الشام ؛ كما سبق ذكرها.

والحامل له على هذا هو اعتقاده أن هذا الحشر في الآخرة، وليس

<sup>(</sup>١) «سنن أبي داود» (٧ / ١٦٠ ـ ١٦١ ـ مع عون المعبود) (ح ٢٤٦٦).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣ / ٢١٤ ـ ٢١٥) (ح ٣٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري"، كتاب الفتن، باب قول النبي عيم : "الفتنة من قبل المشرق" (١٣ / ٤٥ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «النهاية / الفتن والملاحم» (١ / ٢٥٧)، تعليق محمد فهيم أبو عبية.

في الدنيا، وسأبين في البحث الآتي أن هذا الحشر في الدُنيا؛ كما تدل عليه النصوص الصحيحة.

## هذا الحشر في الدُنيا:

هذا الحشر المذكور في الأحاديث يكون في الدُّنيا، وليس المراد به حشر الناس بعد البعث من القبور، وقد ذكر القرطبي أن الحشر معناه الجمع، وهو على أربعة أوجه: حشران في الدنيا، وحشران في الآخرة:

أما حشرا الدُّنيا:

فالأول: إجلاء بني النضير إلى الشام.

والثاني: حشر الناس قبل القيامة إلى الشام، وهي النار المذكورة هنا في الأحاديث»(١).

وكون هذا الحشر في الدُنيا هو الذي أجمع عليه جمهور العلماء؛ كما ذكر ذلك القرطبي، وابن كثير، وابن حجر، وهو الذي تدلُّ عليه النصوص كما تقدَّم بسطها.

وذهب بعض العلماء، كالغزالي(١)، والحليمي(١) إلى أن هذا الحشر

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير القرطبي» (١٨ / ٢ ـ ٣)، و «التذكرة» (ص ١٩٨ ـ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (١١ / ٣٧٩)، و «التذكرة» (ص ١٩٩).

<sup>(</sup>٣) هو الحافظ أبو عبدالله الحسين بن الحسن بن محمد بن حليم الجرجاني، فقيه شافعي، تولى القضاء في بخارى، وكان كثير الترحال في بلاد خراسان، ومن مصنفاته: «المنهاج في شعب الإيمان»، وقد نقل عنه الحافظ البيهقي كثيراً في كتابه «شعب الإيمان»، كانت وفاة الحليمي سنة (٤٠٣هـ)، وله من العمر خمس وستون سنة، رحمه الله.

ليس في الدُّنيا(١)، وإنما هو في الأخرة.

وذكر ابن حجر أن بعض شُرَّاح المصابيح حمله على الحشر من القبور، واحتجوا على ذلك بعدة أمور:

١ ـ أن الحشر إذا أطلق في عرف الشرع؛ إنما يُراد به الحشر من القبور؛ ما لم يخصه دليل .

٢ ـ أن هذا التقسيم في الخبر لا يستقيم في الحشر إلى الشام؛ لأن
 المهاجر لا بد أن يكون راغباً أو راهباً أو جامعاً بين الصفتين.

٣ ـ أن حشر البقية على ما ذكر، وإلجاء النار لهم إلى تلك الجهة، وملازمتها حتى لا تفارقهم: قولٌ لم يرد به التوقيف، وليس لنا أن نحكم بتسليط النار في الدُّنيا على أهل الشَّقوة من غير توقيف.

\$ \_ أن الحديث يفسر بعضه بعضاً، وقد وقع في الحسان من حديث أبي هريرة وأخرجه البيهقي من وجه آخر عن علي بن زيد عن أوس بن أبي أوس عن أبي هريرة بلفظ: «ثلاثاً على الدَّواب، وثلاثاً ينسلون على أقدامهم، وثلاثاً على وجوههم»، وهذا التقسيم الذي في هذا الخبر موافق لما جاء في سورة الواقعة في قوله تعالى: ﴿وَكُنْتُمْ أَزُواجاً ثَلاثَةً ﴾(١) [الواقعة: ٧].

<sup>=</sup> انظر كتابه «المنهاج في شعب الإيمان» (۱ / ۱۳ ـ ۱۹) لحلمي محمد فودة، وانظر: «تذكرة الحفاظ» (۳ / ۱۹۷ ـ ۱۹۸).

<sup>(</sup>١) انظر: «المنهاج في شعب الإيمان» (١ / ٤٤٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۱۱ / ۳۸۰).

## والإِجابة عمَّا احتجوا به يتلخُّص فيما يأتي:

١ ـ أن الـدليل قد جاء بأن هذا الحشر في الدنيا؛ كما سبق ذكر الأحاديث في ذلك.

Y - أن التقسيم المذكور في آيات سورة الواقعة لا يستلزم أن يكون هو التقسيم المذكور في الحديث؛ فإن الذي في الحديث ورد على القصد من الخلاص من الفتنة فمن اغتنم الفرصة سار على فسحة من الظهر ويسرة من الزاد راغباً فيما يستقبله راهباً فيما يستدبره، وهم الصنف الأول في الحديث، ومن توانى حتى قلَّ الظهر اشتركوا فيه وهم الصنف الثاني، والصنف الثالث هم الذين تحشرهم النار وتسحبهم الملائكة.

٣ ـ أنه تبيَّن من شواهد الأحاديث أنه ليس المراد بالنار نار الآخرة، وإنما هي نارٌ تخرج في الدُّنيا، أنذر النبي ﷺ بخروجها، وذكر كيفية ما تفعل في الأحاديث المذكورة.

\$ - أن الحديث الذي احتجُوا به من رواية علي بن زيد - وهو مختلف في توثيقه - لا يخالف الأحاديث التي بيَّنت أن هٰذا الحشر في الدُّنيا، وقد وقع في حديث علي بن زيد المذكور عند الإمام أحمد(١) أنهم «يتَّقون بوجوههم كل حدب وشوك وأرض الموقف يوم القيامة أرض مستوية لا عوج

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۱٦ / ٣٦٥) (ح٨٦٣٢)، تحقيق أحمد شاكر، أكمله د. الحسيني عبدالمجيد هاشم، وذكر أن إسناده حسن، ولكن الحافظ ابن حجر ضعّف راويه علي بن زيد بن جدعان.

انظر: «فتح الباري» (۱۱ / ۳۸۱).

فيها ولا أكمة ولا حدب ولا شوك»(١).

قال النووي: «قال العلماء: وهذا الحشر في آخر الدُّنيا قبيل القيامة، وقبيل النفخ في الصور؛ بدليل قوله ﷺ: تحشر بقيتهم النار؛ تبيت معهم وتقيل وتصبح وتمسي»(٢),

وقال الحافظ ابن كثير ـ بعد ذكره للأحاديث الواردة في خروج النار مبيناً أن هذا الحشر في الدنيا ـ: «فهذه السياقات تدل على أن هذا الحشر هو حشر الموجودين في آخر الدنيا من أقطار الأرض إلى محلة المحشر، وهي الأرض الشام . . . وهذا كله مما يدل على أن هذا في آخر الزمان حيث الأكل والشرب والركوب على الظهر المشترى وغيره، وحيث تهلك المتخلفين منهم النار، ولو كان هذا بعد نفخة البعث لم يبق موت، ولا ظهر يشترى، ولا أكل، ولا شرب، ولا لبس في العرصات»(").

وأما حشر الآخرة؛ فإنه قد جاء في الأحاديث أن الناس مؤمنهم وكافرهم يحشرون حفاة عراة غرلاً (١٠) بهماً (٥٠)، ففي الصحيح عن ابن

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۱ / ۳۸۰ ـ ۳۸۱).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱۷ / ۱۹۶ ـ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٣) «النهاية / الفتن والمالاحم» (١ / ٣٢٠ ـ ٣٢١)، تحقيق د. طه زيني، والعَرَصات هي الساحات الواسعة.

<sup>(</sup>٤) (غُرلًا): جمع أغرل، وهو الأقلف، وهو من بقيت غرلته، وهي الجلدة التي يقطعها الخاتن من الذكر.

انظر: «النهاية في غرب الحديث» (٣ / ٣٦٢)، و «فتح الباري» (١١ / ٣٨٤).

<sup>(</sup>٥) (بهماً): جمع بهيم، وهو في الأصل الذي لا يخالطه لون سواه، والمعنى: =

عباس؛ قال: قام فينا النبي عَلَيْ ، فقال: «إنكم محشورون حفاة عراة غُرلًا؛ ﴿كَمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خَلْقٍ نُعيدُهُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، وإن أول الخلق يُكْسى يوم القيامة إبراهيم الخليل»(١).

قال ابن حجر: «وهن أين للذين يُبْعَثون بعد الموت عراة حفاة حدائق حتى يدفعوها في الشوارف»(٢).

فدلَّ هٰذا على أن هٰذا الحشر يكون في الدُّنيا قبل يوم القيامة، ومَن ذهب إلى خلاف ذلك فقد جانب الحق، والله تعالى أعلم.

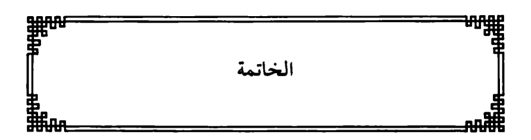
00000

ليس فيهم شيء من العاهات والأعراض التي تكون في الدنيا.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١ / ١٦٧).

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب الحشر، (١١ / ٣٧٧ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) وفتح الباري، (١١ / ٣٨٢).



وتشتمل على أهم نتائج البحث، وهي:

ا \_ أن الإيمان بأشراط الساعة من الإيمان بالغيب الذي لا يتم إيمان المسلم إلا بالإيمان به.

٢ \_ أن الإيمان بأشراط الساعة داخلٌ في الإيمان باليوم الآخر.

٣ ـ أن ما ثبت عن رسول الله على من الأخبار ـ سواء كانت متواترة أو آحاداً ـ يجب الإيمان بها وقبولها، ولا يجوز ردُّها، فالعقائد تثبت بالخبر الصحيح، ولو كان آحاداً.

إلى أن تقوم على المرسول على قد أخبر أمته بما كان وما يكون إلى أن تقوم الساعة ، وقد نالت أشراط الساعة من أخباره النصيب الأوفر.

أن علم الساعة مما استأثر الله تعالى به، فلم يُطلع عليه مَلكاً مقرَّباً ولا نبيًا مرسلًا.

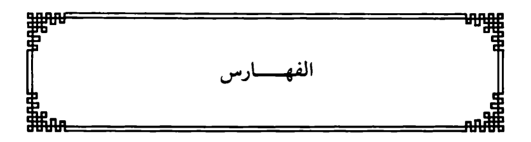
٦ ـ لم يثبت حديث صحيح في تحديد عمر الدُّنيا.

٧ ـ أن أشراط الساعة الصغرى ظهر كثيرٌ منها ولم يبق إلا القليل.

- ٨ أن المراد بظهور أشراط الساعة الصغرى ظهوراً كلياً هو استحكام
   ظهور كل العلامة حتى لا يبقى ما يقابلها إلا فى النادر.
- ٩ ـ ليس معنى كون الشيء من أشراط الساعة أن يكون ممنوعاً ، بل
   أشراط الساعة تشتمل على المحرَّم والواجب والمباح والخير والشر.
  - ١٠ ـ لم يظهر إلى الآن شيء من أشراط الساعة الكبرى.
- 11 \_ إذا ظهر أول أشراط الساعة الكبرى؛ تتابعت الآيات كتتابع الخرز في النظام؛ يتبع بعضها بعضاً.
- النبي ﷺ، وعَلَم من أشراط الساعة هي معجزات للنبي ﷺ، وعَلَم من أعلام نبوته، حيث أخبر عن أشياء بأنها ستقع، فوقعت كما أخبر.
- ١٣ ـ أن ظهور كثير من أشراط الساعة دليل على خراب هذا العالم،
   وأنه قد قَرُبت نهايته، فهي كعلامات الموت التي تظهر على المحتضر.
- ١٤ ـ أن باب التوبة مفتوح ما لم تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت؛ قفل إلى يوم القيامة.
- ١٥ ـ أن طلوع الشمس من مغربها ليس هو قيام الساعة، بل يكون
   بعدها شيءٌ من أمور الدُنيا؛ كالبيع، والشراء، ونحوهما.
- 17 ـ أن آخر أشراط الساعة الكبرى هو خروج النار التي تحشر الناس إلى الشام، وهذا الحشر يكون في الدُّنيا قبل يوم القيامة.
  - ١٧ ـ أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الناس.
- نسأل الله العافية، والله تعالى أعلم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

# الفهارس

- \_ فهرس الآيات القرآنية.
- \_ فهرس الأحاديث النبويَّة والآثار.
  - فهرس الأعلام المترجم لهم.
    - فهرس المراجع والمصادر.
      - \_ فهرس الموضوعات.



# فهرس الآيات القرآنية مرتبة على الحروف الهجائية

| فحة         | الص |   |  | • |  | • | • |  |  | • | • |  |  | • |      |      |  |   |  |      |   |     |     |     |      |            |      | 4    | رلآي       |
|-------------|-----|---|--|---|--|---|---|--|--|---|---|--|--|---|------|------|--|---|--|------|---|-----|-----|-----|------|------------|------|------|------------|
| ۲۷.         |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> | <br> |  |   |  | <br> |   |     | ر   | ٠.  | حد   | ال         | زبر  | ي ز  | ء<br>اتونې |
| 175         | ٠.  | • |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  | <br> |   |     |     | ۴   | ره   | ىبار       | ا أ- | ذوا  | اتخ        |
| ٤١٥         |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  | <br> |   |     |     | بة  | دا   | •          | ا لھ | جن   | أخر        |
| ٣٨          |     | • |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  | <br> |   |     |     |     | (م   | ٠          | ما ب | للوه | ادخ        |
| وه ٧        | ٣٨  |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  | <br> |   |     | i   | عة  | واق  | الو        | ټ    | وقع  | إذا        |
| 414         |     | • |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  | <br> |   | L   | سر  | ىي  | ا ء  | ه ي        | الل  | ال   | إذ ق       |
| ٣٩          |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  | <br> |   |     |     |     |      | ڣة         | الأز | ت ا  | ازفد       |
| ٤٢          |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  | • |  | <br> |   | ٦   | وا  | رس  | الر  | <b>ه</b> و | الل  | عوا  | أطيا       |
| 447         | ٠.  |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  |      | ı | روا | کفر | , ک | ین   | الذ        | ب ا  |      | افح        |
| 41          |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   |      |      |  |   |  |      |   |     |     |     |      |            |      |      |            |
| <b>ره</b> ∨ | ٦٧  |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   | <br> |      |  |   |  |      |   |     |     |     | عة   | سا         | ، ال | بت   | اقتر       |
| ٦٧          |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   | • |  |  |   | <br> |      |  |   |  |      | ۴ | به  | سا  | ح   | ٠ ر  | اسر        | للن  | ب    | اقتر       |
| ۳,          |     |   |  |   |  |   |   |  |  |   |   |  |  |   |      |      |  |   |  |      |   |     |     |     | ۱ ــ | - 11       | ۱.   |      | - 11       |

| لقارعة ما القارعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لله يتوفَّى الأنفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لم تر أنا أرسلنا الشياطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نطقنا الله الذي أنطق كل شيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| نا عرضنا الأمانة على السماوات١٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ن الباطل كان زهوقاً الباطل كان زهوقاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ن الساعة لأتية لا ريب فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ن أكركم عند الله أتقاكم الله أتقاكم عند الله أتقاكم المعند الله المعند المعند الله المعند المعند الله المعند المعند الله المعند المع |
| ن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ن تقول نفس یا حسرتی و تقول نفس یا حسرتی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغني من الحق و و و ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ن يتبعون إلا الظن وإن هم إلا يخرصون ٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| نهم يرونه بعيداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ني أخاف عليكم يوم التناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ني متوفيك ورافعك إليَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ُولَم يروا أنا جعلنا حرماً آمناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لوليس الذي خلق السماوات والأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| بل هم في شك يلعبون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بل يريد الإنسان ليفجر أمامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ئم أتبع سبباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -<br>حتى إذا بلغ بين السدين    ٣٧٦ و٣٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| حتى إذا بلغ مطلع الشمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حتى إذا بلغ مغرب الشمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| -<br>حتى إذا جاء أحدكم الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| حتی إذا ساوی بین الصدفین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حتى إذا فُتحت يأجوج ومأجوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ذلك يوعظ به من كان يؤمن بالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| سابقوا إلى مغفرة من ربكم ٢٨ ٢٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إذا جاءت الصاخة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بإذا جاءت الطامة الكبرى الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| فارتقب يوم تأتي السماء بدخان مبين ٢٨٨ و٣٨٣ و٣٨٣ و٣٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| نخسفنا به وبداره الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فلما رأوا بأسنا المنا ال |
| فلولا إذا بلغت الحلقوم ٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| فما اسطاعوا أن يظهروه ۴٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نمن يعمل مثقال ذرة خيراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فهل عسيتم إن توليتم الماد الما |
| قال ما مکّنی فیه ربی خیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قال هٰذا رحمة من ربي ٣٧٧ و٣٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قالوا يا ذا القرنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قل إنما علمها عند الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قل بلی وربی لتُبعَثُن۳۲ ۴۲ ۴۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قل ما أسألكم عليه من أجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| كما بدأنا أول خلق نعيده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كلا إذا بلغت التراقي ٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لقد لبثتم في كتاب الله الله ٢٧ الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لولا نزل هٰذَا القرآن ٢٣٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ليس البر أن تولوا وجوهكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ما كان محمد أبا أحد من رجالكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مالك يوم الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| هذا ما توعدون ليوم الحساب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| هذا يوم الفصل الذي كُنتم به تكذبون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| هو الذي أرسل رسوله بالهدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| وإذا العشار عطلت وإذا العشار عطلت                               |
|-----------------------------------------------------------------|
| وإذا وقع عليهم القول                                            |
| وإن الآخرة لهي دار القرار                                       |
| وإن الدار الأخرة لهي الحيوان                                    |
| وأنذرهم يوم الحسرة                                              |
| وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا                                 |
| وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به |
| وإن من شيء إلا يسبح بحمده                                       |
| وإنه لعلم للساعة وإنه لعلم للساعة                               |
| وترى الأرض هامدةً                                               |
| وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بعض ٣٦٦ و٣٧٠ و٣٧٧                    |
| وتزودوا فإن خير الزاد التقوى                                    |
| وتنذر يوم الجمع لا ريب فيه                                      |
| وخاتم النبيين وخاتم النبيين                                     |
| وضربُ لنا مثلًا ونسي خلقه                                       |
| وفوق كل ذي علم عليم                                             |
| وقالوا إن هي إلا حياتنا الدنيا                                  |
| وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسي بن مريم بين المسيح عيسي بن مريم    |
| وكنتم أزواجاً ثلاثة                                             |
| ولتجدنهم أحرص الناس على حياة ٢١ المرص الناس على حياة            |
| ولقد علمتم الذين اعتدوا منكم في السبت                           |
| ولما ضرب ابن مريم مثلًا                                         |
| ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا                                   |
| وما أتاكم الرسول فخذوه ۴۳ وما أتاكم الرسول فخذوه                |
| وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد                                    |
| وما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما لاعبين ٣٤                  |
| وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم                                |

| وما كان المؤمنون لينفروا كافة                                        |
|----------------------------------------------------------------------|
| وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً ٤٢                 |
| وما لهم به من علم                                                    |
| وما يدريك لعل الساعة تكون قريباً ٢٧٠                                 |
| ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه |
| ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه ٢٥٦                                 |
| ومن أهل المدينة مردوا ٢٢٦ ومن                                        |
| ومن يعظم شعائر الله                                                  |
| ومن يوق شبح نفسه                                                     |
| ونفخ في الصّور ذٰلك يوم الوعيد                                       |
| وهو الذي يتوفاكم بالليل                                              |
| ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه                             |
| ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قلبه                          |
| لا أقسم بيوم القيامة                                                 |
| لا إله إلا هو يحيي ويميت                                             |
| يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته                              |
| يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً    ٧              |
| يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله                                      |
| يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسقٌ بنبإ                              |
| يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الرجما                                 |
| يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة ٧                   |
| يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث ٣٣                             |
| يتذكر الإنسان ما سعى يتذكر الإنسان ما سعى                            |
| يسألك الناس عن الساعة ۸۰ و۷۰                                         |
| يسألونك عن الساعة أيان مرساها فيم أنت من ذكراها                      |
| يسألونك عن الساعة أيان مرساها قل إنما علمها عند ربي ٥٧               |
| يغشى الناس ۳۸۳ و۳۸۳                                                  |

| £Y0              | يوم تبدل الأرض غير الأرض |
|------------------|--------------------------|
| من خير محضراً ۴۰ |                          |
| <b>A</b>         |                          |
|                  | يوم يأتي بعض آيات ربك    |
| ٣٨               | يوم بسمعون الصبحة بالحق  |

#### 00000

# فهرس الأحاديث النبوية والآثار مرتبة على حروف الهجاء

| الحديث الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ائذن له وبشره بالجنة ائذن له وبشره بالجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أبشركم بالمهدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أتدرون أين تذهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| اتركوا الترك ما تركوكم المرك الترك ما تركوكم المرك المرك المرك الترك الترك المرك الم |
| أتشهد أني رسول الله ٢٨٦ و٢٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| اتقوا الظلم المعالم المع |
| أخبرني رسول الله بما هو كائن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أخرجوا. قالوا: إلى أين أخرجوا. قالوا: إلى أين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| إذا أسند الأمر إلى غير أهله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| إذا فتحت عليكم فارس إذا فتحت عليكم فارس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| إذا اقترب الزمان الممان الممان الممان ١٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| إذا تشهد أحدكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إذا خرج أول الأيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| إذا دخل أحدكم المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| إذا زوقتم مساجدكم إذا زوقتم مساجدكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| إذا سمعتم بجيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إذا ضيعت الأمانة إذا ضيعت الأمانة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| إذا وضع السيف في أمتي المتابع ا  |
| إذا أوحى الله إلى عيسى المناسب المناسب الله إلى عيسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| إذا بعث الله المسيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| إذا بعث الله ريحاً إذا بعث الله ريحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أراني ليلة عند الكعبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 418          |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
|--------------|------|---|----|----------------|----|------------|-------|-------|---|------|---|------|---|-------|------|-------|------|------------|------|---------|--------------|----------------|-----|
| 410          |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      | بال        | رج   | JI .    | أنك          | ھد             | أث  |
| ۸ و۲۸        | ۸ وه | 4 |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       | 2    | ساعة  | ال   | .ي         | ِ يد | بين     | ستأ          | دد             | اء  |
| 11.          |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      | . <b>.</b> |      | بهود    | ن ال         | رقد            | افت |
| 440 .        |      |   | ٠. |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      | ۲          | مليو | ي ÷     | أعنم         | <del>ه م</del> | IJI |
| 441 .        |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| £ 70 .       |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| ۹۳           |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      | عنا   | صا   | ،          | ا فو | ئ ل     | بارل         | هم             | IJſ |
| <b>YYA</b> . |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       | للة  | ا مذ  | ىلها | af I       | ىنها | يدء     | لله ل        | ا وا           | أم  |
| ٤١٨ .        |      |   |    | <br>           |    |            |       |       | • |      |   |      |   | <br>  | ر    | فنا   | اعة  | السا       | طا   | ئىرا    | ل أنا        | ا أو           | أم  |
| ٦٢           |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| 417          |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| <b>***</b> . |      |   |    | <br>. <b>.</b> |    |            |       |       |   |      |   | <br> |   |       | <br> | . ,   | سى   | بعي        | ں !  | لنام    | ی ا          | ا أوا          | أنا |
| ١٢٨ .        |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| 100 .        |      |   |    | <br>•          | ٠. |            |       |       |   | <br> |   |      |   |       | <br> |       | ā    | حوم        | مر-  | امة     | ني ا         | ، أم           | إذ  |
| 111.         |      |   |    |                |    |            | <br>• |       |   | <br> |   |      |   |       |      |       | ŗ    | قو         | قها  | بسو     | تي ب         | ، أم           | إز  |
| <b>TV9</b> . |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| 170 .        |      |   |    |                |    |            | <br>• | <br>  |   |      |   |      |   |       |      |       | ن    | خلة        | ال   | ىلق     | له خ         | ً ال           | إذ  |
| <b>AV</b>    |      |   |    |                |    | , <b>.</b> |       | <br>  |   |      |   |      |   |       |      | س     | أرخ  | ١١,        | لي   | وی      | له ز         | ، ال           | إز  |
| 144 .        |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       |      |            |      |         |              |                |     |
| ٤٠١.         |      |   |    |                |    |            |       | <br>  |   |      |   |      | • |       |      | بل    | بالل | ٠.         | د يد | ـــــــ | له يب        | ن ال           | إذ  |
| ۲۳۱ .        |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       |      |       | ١    | يح         | ، ر  | عث      | له يب        | ن ال           | וֵנ |
| <b>444</b> . |      |   |    |                |    |            |       | <br>  |   |      |   |      |   |       |      | د     | العب | بة ا       | تو   | نبل     | له ية        | ز ال           | إر  |
| ١١٠ .        |      |   |    |                |    |            | <br>- |       |   |      |   |      |   |       |      | وا    | فترة | ن ا        | ابير | لكت     | ىل ا         | ر ا            | إد  |
| ۲ وه ۲۰      | ر۹۳  | 4 | ٤١ |                |    |            |       | <br>  |   |      | • |      |   | <br>• | <br> | ί     | وج   | خر         | ت    | لأيا    | ل ا          | ن أو           | וְנ |
| 111.         |      |   |    |                |    |            |       | <br>• |   |      |   |      |   |       | س    | الناء | لی   | عا         | مثه  | ا يب    | ِل م         | ن أو           | וַנ |
| 140.         |      |   |    |                |    |            |       |       |   |      |   |      |   |       | <br> |       |      |            | ر اء | نطو     | . , <b>ق</b> | ن ن            | ונ  |

| 171 | • |   | • | ٠ | • |   | • | • | • | • | •          | • | • | • |   |   | • | • | • | • | • | •   | •  | •  |    | •   | •   | بىة | ناه  | لخ  | 1         | ٠.  | ـــا     | ء د      | ع    |     | ال  | ي          | يد   | بن       | بي         | إن  |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|----|----|----|-----|-----|-----|------|-----|-----------|-----|----------|----------|------|-----|-----|------------|------|----------|------------|-----|
| 117 |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |     |    |    |    |     | ور  | الز | ة أ  | ہاد | ئىر       | ٠.  |          | . 2      | اعة  |     | JI  | ي          | يد   | ڹ        | بي         | إن  |
| 11. |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |            |   | • | • |   |   | • |   |   |   |   |     |    |    |    |     | لم  | لقا | ر اا | بود | ظه        | ٠.  |          | . 2      | اعا  |     | از  | ي          | يد   | بن       | بي         | إن  |
| ٩.  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     |     |     |      |     |           |     | تنأ      | <u>.</u> | اعة  |     | JI  | ي          | يد   | بن       | بي         | إن  |
| 178 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    | ٢   | حا  | ٔر- | וצ   | ځ   | <b>فط</b> | i . |          | . 2      | اعا  |     | JI  | ي          | يد   | بن       | بي         | إن  |
| 141 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |     | •  | •  |    |     |     |     | •    |     |           | مأ  | ڊيا<br>: | <b>!</b> | اعآ  |     | ال  | ي          | يد   | بن       | بي         | إن  |
| 104 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     |     |     |      |     | į         | رج  | له       | 1 2      | اعا  |     | ال  | ي          | يد   | بن       | ب <u>.</u> | إن  |
| 777 | • |   | - |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |     | •  |    | •  |     |     |     |      |     |           | ن   | مي       | JI       | يح   |     | ۰   | . ر        | جال  | لد       | 51         | إن  |
| 444 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     | •  |    | •  |     |     |     |      |     |           |     | į        | לנ       | ť    | کم  | رز  | أنذ        | ٦    | بک       | ٔ ر        | إن  |
| 441 |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |            | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    | ٠  | ارت | آیا | بر  | عشه  | إ - | رو        | , ت | تح       | >        | وم   | تق  | ن   | : ل        | اعة  | لمد      | SI .       | إن  |
| 72. |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | •          |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    | ت  | ار | آي  | ىر  | ئڈ  | ن ء  | ود  | نک        | ,   | فتح      | - ,      | ون   | ک   | ;   | <b>y</b> : | اعة  | لسا      | jı ,       | إن  |
| ۲۱. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | (   | ئر | f) | ,  | ٹ   | برا | م   | -م   |     | ٔ يا      | K   | نی       | -        | ٦    | غو  | ; ` | Ŋ:         | اعة  | لـــا    | jı ,       | إن  |
| ٤٠٢ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     | •   | •   |      |     | ن         | یاد | کـــ     | یک       | مر   | لق  | واأ | ں          |      | لث       | Ji ,       | إن  |
| 190 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    | •  |     | ل   | ج   | الر  | رة  | ور        | ص   | ي        | ف        | ثل   | تم  | لي  | ان         | يطا  | لث       | , اا       | إذ  |
| ۱۳۷ |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    | •   |     |     |      |     |           |     |          |          | ā.   | مد  | ئ   | بلا        | ت    | JU       | ,          | إذ  |
| 714 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     |     |     |      |     |           |     | ز        | ير.      | لم   |     | ال  | 1          | طاه  | ـــ      | , ف        | إذ  |
| 190 |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |            |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     |     |     |      |     | (         | أثر | ) (      | ین       | اط   | ئىي | ر : | ~          | الب  | ئي       | . ف        | إن  |
| 779 |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     |     |     |      |     |           |     |          |          | ل    | جا  | د-  | اد         | بح   | <b>,</b> | ن م        | إذ  |
| 144 |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | قاً | طر | ٠. | ند | اج  | ـــ | لم  | ١.   | خذ  | تت        | ن   | į.       | عأ       | ــا  | ال  | ط   | ىرا        | أث   | ىن       | ن م        | إذ  |
| 181 |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    | ر   | ج   | لر  | 1    | بل  | يس        | ن   | 1 2      | ع        | ـــ  | JI  | ط   | سرا        | أث   | ىن       | ن ه        | إد  |
| ١٧٠ |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |            | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |     |    |    |    |     | ال  | ٠.  | ر ال | ٠.  | يف        | ن   | 1 2      | اعا      | ــا  | JI  | ط   | سرا        | أث   | ىن       | ن •        | إد  |
| 111 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | . <b>.</b> |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |     |    | ار | ج  | لت  | ر ا | کٹر | یک   | أن  | •         |     | . 4      | اعا      | ـــ  | JI  | ط   | سرا        | أش   | من       | ن •        | إد  |
| 191 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     | -   |     |      |     |           |     |          |          |      |     |     |            | أش   | _        |            |     |
| ۱۸۳ |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |     |    | •  |    |     |     |     |      |     | נו        | K   | <b>.</b> | اعا      |      | ١.  | ط   | سرا        | أث   | من       | ; ،        | וַנ |
| ۱۳۸ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    |     |     |     |      |     |           |     |          |          |      |     |     | _          |      | _        |            |     |
| 111 |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | جد  | -L |    | لم | H   | فذ  | -   | ن ت  | أز  |           |     | ية       | اء       | لــا | ١.  | ات  | بارا       | , أم | من       | ن .        | ļ   |
| 118 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |            |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |    |    |    | ل   | K   | لها | ے اا | s   | یر        | أن  | ية       | اء       | لــ  | ١.  | ارت | ارا        | , أم | مون      | ن ،        | ŀ   |

| 177          | ٠ | • • | • | • • | • | <br>• | • | <br>• | • | • | • | ٠ | ٠ | ناه | ~ | اله | _ | ور | • | H | <u>ط</u> | ٠ ي | . ונ | •   | به .     | ساء | الب | J    | اراد | اها           | من       | إل  |
|--------------|---|-----|---|-----|---|-------|---|-------|---|---|---|---|---|-----|---|-----|---|----|---|---|----------|-----|------|-----|----------|-----|-----|------|------|---------------|----------|-----|
| 410          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   | •   |   |    |   |   |          |     | رابي | ڈ ع | U,       | ول  | يق  | أن   | ته   | فتن           | من       | إن  |
| 414          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| 173          |   |     | • |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          | ڹ   | ر و | ىث   | ي    | اس            | النا     | إن  |
| **•          |   |     | • |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     | بثر      | قري | پ ٰ | ۔ فو | \$مر | <b>V</b> 1 1. | هٰذ      | إن  |
| 414          | - |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          | 7   | نوج | اج   | ٔ وم | نوج           | يأج      | إن  |
| ٧٤ .         |   | •   |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     | • |     |   |    |   |   |          |     | برم  | الو | که       | يدر | م ا | ا ل  | مٰذ  | ئی            | يعا      | إن  |
| ۳.۷          |   | •   |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      | حبه | ما       | ي و | ٠   | فلـ  | بو ا | ن •           | یک       | إن  |
| 191          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          | إن  |
| <b>177</b>   |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   | •  |   |   |          |     |      |     |          | دو  | ' ء | , لا | ون   | تقوا          | ٔ م      | إنك |
| 7 • 7        |   |     |   |     |   | <br>- |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          | į   | غد  | ن خ  | تود  | ستأ           | -        | إنك |
| ٦٨.          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   | • |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     | خلا  | ن.  | <u>.</u> | جإ  | أ   | فح   | کم   | جلك           | ίι       | إنم |
| ٤٣٠          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   | •  |   |   |          |     |      |     | باة      | حة  | ڼ   | رو   | شو   | مح            | <u>.</u> | إنك |
| ٤            |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| 141          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| <b>Y • V</b> |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| 174          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| ۹۹.          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     | ك   | بينا | ن    | بكو           | س.       | إنه |
| ۱۷۳          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| ۳۱۷          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| 779          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| ۹۱.          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| 108          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| 7.47         |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      | _             |          |     |
| ۱۷۸          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          |     |
| ۲۸۷          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     | -        |     |     |      |      |               |          |     |
| 44.          |   |     |   |     |   |       |   |       |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |   |   |          |     |      |     |          |     |     |      |      |               |          | -   |

| إني قد خبأت المحمد المحم |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إني قد خبأت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أول الآيات خروجاً المناس |
| ألا أنبئكم بأكبر الكبائرالكبائر الكبائر  |
| الا إن الفتنة ها هنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ألا إنه في بحر الشام الشام المعرد المعر      |
| الأيات خرزات ٢٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| إياكم والظنّ فإن الظنُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أيتكن صاحبة الجمل المناسبة الجمل المناسبة  |
| أين ترى أن أصلي (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| بادروا بالأعمال سُتّاً دابة الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| بادروا بالأعمال ستّاً الدجال ٣٨٩ و ٤٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| بادروا بالأعمال ستّاً طلوع الشمس من مغربها ٢٤٠ و٣٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المادروا بالأعمال فتناً كفي المادروا بالمادروا بالمادر |
| بدأ الإسلام غريباً الله عريباً المسلام عربياً |
| بعثت أنا والساعة جميعاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بعثت أنا والساعة كهاتين و و ٦٠ و ٦٠ و ٨١ و ٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بعثت في نسم الساعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بينا أنا ناثم إذ رأيت عمود الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| بينا أنا ناثم ثم أطوف بالبيت ٢٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| بينا الناس بقباء في صلاة الصبح المناس بقباء في صلاة الصبح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بين يدي الساعة أيام الهرج١٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بين يدي الساعة تسليم الخاصة المخاصة المخاصة على الساعة تسليم المخاصة الم |
| بين يدي الساعة مسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بين يدي الساعة يظهر الربا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تبعث نار على أهل المشرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تتركون المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| تحشر بقيتهم النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تحشر الناس من المشرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تخرج الدابة فتسم الناس المحرج الدابة فتسم الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تخرج الدابة من أعظم المساجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تخرج الدابة ومعها عصا موسى ٤٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تسألوني عن الساعة ٥٩ ١٠٠٠ الساعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| تعوذوا بالله من الفتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تغزون جزيرة العرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تقوم الساعة والروم أكثر الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تقيء الأرض أفلاذ كبدها ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تمرق مارقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| التوبة مبسوطة (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ثم ترجف المدينة ٢٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ثم تهجاها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ثم يسيرون حتى ينتهوا ٢٧٣ ٢٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ثم يرسل الله مطرأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ثلاثاً على الدواب الله الدواب الدواب المسام ا       |
| ثلاث إذا خرجن ٢٣١ و٤٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ثلاث خرجات ۲۲٤ تلاث خرجات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| حتى يقال للرجل المرجل المرجل المرجل المراجل المر       |
| حرز عبادي إلى الطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| خرجنا حجاجاً بعرجنا حجاجاً بعرجنا حجاجاً بعرجنا حجاجاً بعرجنا عرجنا حجاجاً بعرجنا حجاجاً بعرجنا حجاجاً بعرجنا حجاجاً بعرجنا حرجنا حجاجاً بعرجنا حرجنا حرجا ح |
| خروج الآيات بعضها على إثر بعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| خلواً بيننا وبين الذين سبوا منا ٢١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| خمس قد مضین (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خير الناس قرني۱۳۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| دابة الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| ۲۸.   |      |   |  |  |      |      |      | • | • |  | • |      |  | •  |   |            |     |     |             | Ĺ   | 5,  | <del>,</del> | ال      | ڹ   | عي      | 11             | ور     | أع  | ل       | جا        | لد | J١ |
|-------|------|---|--|--|------|------|------|---|---|--|---|------|--|----|---|------------|-----|-----|-------------|-----|-----|--------------|---------|-----|---------|----------------|--------|-----|---------|-----------|----|----|
| 414   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  | ىر | ٺ | اك         | ر ا | بال | حة          | - ر | 5,  | <b>,</b> -   | ال      | ن   | مي      | 11             | ور     | أء  | ل       | جا        | لد | 31 |
| 4.4   |      |   |  |  |      |      | <br> |   |   |  |   |      |  |    |   |            | (   | ِ ق | <b>ئ</b> ىر |     | بال | ں            | زخ      | ,f  | مز      | ج ،            | فر-    | يح  | ل       | جا        | لد | 51 |
| 444   |      |   |  |  |      |      | <br> |   |   |  |   |      |  |    |   | . <b>.</b> |     | •   |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     | ن       | خا        | لد | JI |
| ٦٤.   |      |   |  |  |      |      | <br> |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     | •       |                | ىة     | L.  | ج       | نيا       | لد | H  |
| ٦٢.   |      | • |  |  |      |      | <br> |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     | -   |             |     |     |              | نة      | ۰ س | ف       | K              | ĨĀ     | بعا |         | نیا       | لد | 1  |
| 441   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ١٠.   |      |   |  |  |      |      | <br> |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     | بال | ج-           | ال      | *   | É       | <u>۔</u><br>له | ١.     | ٍل  | سو      | ر.<br>. ر | کر | ذ  |
| ۹۳ .  |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ۳۳۸   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| £ Y £ |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ٠, ,  |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ۹١.   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ٤١٨   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ٤٢٣   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     | _       |           |    |    |
| 317   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| 444   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     | •       |           |    |    |
| ۱۳۸   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| ۲٠۸   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         | _         |    |    |
| ۱٠٧   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                | وم     |     |         | _         |    |    |
| £ Y £ |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         | -              | •      |     | _       |           |    |    |
| ۳۸۱   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| 198   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                |        |     |         |           |    |    |
| 112   | <br> |   |  |  |      | <br> |      |   |   |  |   | <br> |  |    |   |            |     |     |             | ل   | جا  | ر-           | پ<br>نی | أمن | -<br>تر | آخ             | ۔<br>پ | فی  | زن      | , ک       |    | ,  |
| 1 £ 1 |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   | <br> |  |    |   |            |     |     | _           | ــف | خ   | ن .          | ي<br>ما | الز | ئو      | آخ             | ٠ -    | فہ  | رِن     | ک         | ٠  |    |
| ۱۳٦   | <br> |   |  |  | <br> |      |      |   |   |  |   | <br> |  |    |   |            |     |     | ā           | ط   | شر  | ن            | ما      | الز | -<br>مر | آخ             | ب<br>س | فر  | ر<br>رن | کر        |    | ,  |
| ۱۸٤   |      |   |  |  |      |      |      |   |   |  |   |      |  |    |   |            |     |     |             |     |     |              |         |     |         |                | -      |     |         |           |    |    |

| شبراً بشبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شهد جابر أنه هو ابن صائد (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| صدق والذي نفسي بيده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| صلى بنا رسول الله ﷺ الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| صنفان من أهل النار ۱۳۷ و۱۸۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| طلوع الشمس من مغربها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ظاهرين على الحق ظاهرين على الحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عجباً لأمر المؤمن ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| علمها عند ربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عليكم بالشام عليكم بالشام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| غيروا لهذا بشيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| فأخرج فأسير في الأرض الأرض فأخرج فأسير في الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| فإذا رجل آدم المجال المج |
| فانطلقنا سراعاً فانطلقنا سراعاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| فإنه جبريلفإنه جبريل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| فتح القسطنطينية مع قيام الساعة (أثر) المسطنطينية مع قيام الساعة (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| فتنة الرجل في أهله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| فردوا الحديث إلى عيسى ٢٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ففيما عهد إلي ربي بين بين عهد إلي ربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| فقدنا ابن صياد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| فمن يومئذ إلى يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| في آخر الزمان يظهر ذو السويقتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| في أمتي كذابون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| فيبعث الله عيسى ٢٣١٩ و٣٣٣ و٣٦٣ فيبعث الله عيسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| فيبقى فيها عجاجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| فيمكث في الأرض أربعين سنة ٣٦٤ ٣٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| ني لهذه الأمة أو في أمتي خسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نِّي هُذه الأمة خسفٌ ومُسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| نال عيسى عليه السلام: أفتحوا الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ند رأيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| نوموا إلى جنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| كان رجل من الأنصار إذا غاب (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| كأني أنظر إليه أسود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۔<br>کیف انتم إذا نزل ابن مریم فیکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| كيْف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| كيف أنتم وقد خرج أهل دينكم ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كيف بإحداكنكيف بإحداكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لأنا أعلم بما مع الدجال منه الله العلم بما مع الدجال منه المعالم الله المعالم الله المعالم المعا |
| لأبعثن إليكم رجلًالابعثن إليكم رجلًا المسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لأخرجن اليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لأن أحلف عشر مرات الله المسلم   |
| لتتركن المدينة لتتركن المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لتستحلن طائفة من أمتي الخمر ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لتظهرن الترك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| لقد خطبنا النبي ﷺ خطبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لقد رأيتني في الحجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| لقیت ابن صیّاد یوماً (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لقيت ليلة أسري بي إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لما كان اليوم الذي دخل فيه (أثر) ٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| لم يرعهم إلا وهي ترغو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لو ترکته بین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| لوکان موسی حیًا و کان موسی حیًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ليأتين على الناس زمان لا يبالي المرء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| يأتين على الناس زمان يطوف الرجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يست السنة بأن لا تُمْطَروا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| يسيرن الراكب بجنبات المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| يشربن ناس من أمتي الخمر الخمر الخمر الخمر المراد الم |
| يكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر ١٤٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| يلزم كل إنسان مصلاه بيلزم كل إنسان مصلاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ئيلة أسري بي ب٣٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لينزن القرآن (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ما ابكي أن لا أكون أعلم (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ما أعماركم في أعمار مَن مضى ١٨٠٠ ١٩٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ما بین خلق آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ما تذاکرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ما تری؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ما زال جبريل يوصيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ما شبه عليٌّ غير هٰذه المرة ا  |
| ما المسؤول عنها بأعلم من السائل ٨٥ و ٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ما نفضنا أيدينا من دفته (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ما نمت الليلة (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ما يبكيك رأثىما يبكيك رأثن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ما يضرك منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مثل عروة مثل صاحب (يَس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المدينة كالكير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| من أدركه منكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| من أشراط الساعة أن تظهر ثياب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من أشراط الساعة أن تقاتلوا قوماً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| من أشراط الساعة أن يتباهى الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من أشواط الساعة أن يوفع العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| 179         | • | <br> |   | • | <br>• | • | • |  | • | • | <br>• |   |   |      |   |      |    |     | ć   | ح   | لث       | ر ا      | له  | يف  | ان  | آء   | اء  |            | . ال | راط      | أشه  | ڹ   | 4 |
|-------------|---|------|---|---|-------|---|---|--|---|---|-------|---|---|------|---|------|----|-----|-----|-----|----------|----------|-----|-----|-----|------|-----|------------|------|----------|------|-----|---|
| ۱۸۰         |   | <br> |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     | بت  | موا | حت       | ١١ _     | لو  | يە  | أن  | ۽ آ  | اع  |            | . ال | راط      | أشه  | ڹ   | A |
| ۱۸۰         |   | <br> |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   | <br> |   |      |    |     |     |     |          | ب        | ىل  | ية  | ان  | أآ   | اء  |            | ١.   | راط      | أشه  | ڹ   | • |
| 147         |   | <br> |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   | <br> |   |      |    |     |     | ۴   | ما       | ال       | ﯩﻠ  | ية  | ان  | ٦    | اء  |            | ١.   | راط      | أشه  | ڹ   | 4 |
| 178         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   | <br> |   |      |    |     |     |     |          |          | ىئر | ~   | الف | ة ا  | اء  |            | JI . | راط      | أشد  | ڹ   | • |
| ١٤٤         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   | <br> |   |      | بر | خ   | ال  | J   | رب       | <u>.</u> | وي  |     |     | . آ  | اء  |            | JI . | راط      | أشه  | ىن  | • |
| 144         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       | • |   | <br> |   |      |    |     |     | لة  | 'ه       | الأ      | خ   | فا  | انت | ية   | باء | لــا       | . ا  | راب      | اقت  | ىن  | • |
| 198         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   | <br> |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     | ية   | باء | لـ         | ۱ ـ  | راب      | اقتر | ىن  | • |
| 447         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   | • | <br> |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     | ن   | بار  | آي  | ئىر        | عة   | بظ       | حة   | ىن  | • |
| ٣٣٠         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   | <br> |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     | ل    | جاا | د-         | بال  | بع       |      | ىن  | • |
| <b>۳۸٤</b>  |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   | •    |    |     |     |     |          |          |     |     | (   | أثر  | )   | نل         | للية | _<br>م ف | عل   | ىن  | • |
| 144         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      | • |      |    |     |     |     |          | -        |     |     |     |      |     | ال         | رج   | ا ال     | قلة  | ىن  | • |
| 170         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   | ي    | ؤذ | ؛ ي | فلا | ,   | خ        | الأ      | ۴   | ليو | واأ | له   | بال | ن :        | ۇمر  | ن ير     | کاه  | ىن  | • |
| 177         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   | ن    |    | ~   | فلي | ر ۱ | <u>-</u> | الآ      | ۴   | ليو | واا | لم   | بال | ن :        | ۇمر  | ن ي      | کاه  | ىن  |   |
| 700         |   |      | • |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     | ی   | ,,  | عي   | ڀ   | سلم        | يص   | ي        | الذ  | سنا | • |
| o £ .       |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     |      |     |            | ث    | نلاء     | ن :  | منه | • |
| <b>700</b>  |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     | تي   | نر  | ٥          | من   | ي ،      | هد:  | الم | İ |
| <b>70</b> £ |   | -    |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     | ت   | لبي | ١١ , | ىل  | i          | منا  | ي ۱      | هد   | الم | ļ |
| 401         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     |      | ,   | ب          | منح  | ي ا      | هد   | الم | ı |
| ٠.          |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       | • |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     |      | ,   | رءا<br>رءا | ام   | لله      | ر ا  | نض  |   |
| <b>Y0</b> V |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     |      |     |            |      | أنا      |      |     |   |
| ٤٢٣         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       | • |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     | (°.  | يد  | اب         | نِح  | (و       | هنا  | ها  |   |
| 277         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   | <br> |    |     |     |     |          | -        |     |     |     |      | ن   | رو         | مث   | ا ت      | هنا  | ها  |   |
| ۹۸.         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   | <br> |    |     |     |     |          |          |     |     |     | ر    | ری  | ا أ        | , ما | وز       | , تر | هل  |   |
| 44.         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     | لله  | 11  | لی         | عا   | ون       | أه   | هو  |   |
| 454         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     | (   | أثر | ) (  | یح  |            | ع ء  | روج      | خر   | هو  |   |
| 797         |   |      |   |   |       |   |   |  |   |   |       |   |   |      |   |      |    |     |     |     |          |          |     |     |     |      |     |            |      |          |      |     |   |

| هو کافر ۲۹۲                                                   |
|---------------------------------------------------------------|
| وآخر ذٰلك نار                                                 |
| وآخر من يحشر وآخر من يحشر                                     |
| وأعوذ بكواعوذ بك                                              |
| والذي نفسي بيده ليهلن ابن مريم والذي نفسي بيده ليهلن ابن مريم |
| والذي نفسي بيده ليوشكن والذي نفسي بيده ليوشكن                 |
| والذي نفسي بيده ما جاءني في صورة                              |
| والذي نفسي بيده لا تذهب الدنيا الدنيا                         |
| والذي نفسي بيده لا تذهب الدنيا حتى يمر ٢٠٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠       |
| والذي نفسي بيده لا تفنى هذه الأمة ١٣٩                         |
| والله إنني لأعلم الناس والله إنني لأعلم الناس                 |
| والله لينزلن ابن مريم ٣٦٦ و٣٦٦                                |
| والله ما أشك أن المسيح الدجال الدجال                          |
| والله ما الفقر أخشى عليكم المالية ما الفقر أخشى عليكم         |
| والله ما كنت فيك أشد بصيرة ٢٣٢                                |
| وأما مسيح الضلالة                                             |
| وأنا العاقب وأنا العاقب                                       |
| وأنا في آخرها ألفاً أنا في آخرها ألفاً                        |
| وأن ترى الحفاة                                                |
| وإن بين عينيه                                                 |
| وإن من فتنته                                                  |
| وإنه لجبريل وإنه لجبريل                                       |
| وإنه والله لا تقوم الساعة حتى ١١٦٠ ١١٦٠                       |
| وإنه يحصر المؤمنين                                            |
| <br>وإنه يمكث في الأرض                                        |
| ۔<br>وإني قد أعطيت مفاتيح    ۸۷                               |
| ويب: بدى الساعة موتان                                         |

| ۱۲٦         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • |           | وتجدون من خير الناس            |
|-------------|-----------------------------------------|-------------------|-----------|--------------------------------|
| £•3         |                                         |                   |           | والدابة                        |
| *14         |                                         |                   |           | ورجل من قحطان                  |
| 10          |                                         |                   |           | وسأخبرك عن أشراطها             |
| <b>ξ•ξ</b>  |                                         |                   |           | وقع القول يكون (أثر)           |
| 189         |                                         |                   | إذا تطاول | ولكن سأحدثك عن أشراطها.        |
| 179         |                                         |                   | وإذا كانت | ولكن سأحدثك عن أشراطها.        |
| ۳٤٨         |                                         |                   |           | ونزول عیسی بن مریم             |
| ۲۷۲         |                                         |                   |           | ولا مهدي إلا عيسى              |
| 149         |                                         |                   |           | ويبقى شرار الناس               |
| <b>TV</b> £ |                                         |                   |           | ويخرجون على الناس              |
| 144         |                                         |                   |           | ويذهب الرجال                   |
| 144         |                                         |                   |           | ويرى الرجل يتبعه               |
| ۳۷۱         |                                         |                   |           | لا إله إلا الله، ويلُّ للعرب . |
| 114         |                                         |                   |           | لا تدخلوا الجنة حتى            |
| 707         |                                         |                   |           | لا تذهب أو لا تنقضي            |
| <b>YVY</b>  |                                         |                   |           | لا تذهب الأيام والليالي حتى    |
| ۱۸۱         |                                         |                   |           | لا تذهب الدنيا حتى             |
| ۲۵۸ و ۳۵۸   | ۲۳۰ و۲۵۷ و۸.                            |                   |           | لا تزال طائفة                  |
| 111         |                                         |                   |           | لا تقوم الساعة حتى تأخذ        |
| 117         |                                         |                   |           | لا تقوم الساعة حتى تخرج .      |
| 171         |                                         |                   |           | لا تقوم الساعة حتى تضطرب       |
| <b>444</b>  |                                         |                   |           | لا تقوم الساعة حتى تطلع        |
| ۱۰۸         |                                         |                   |           | لا تقوم الساعة حتى تظهر        |
| ۲۰۱         |                                         |                   |           | لا تقوم الساعة حتى تعود        |
| ۲۱ و۳۱۲     | ٠                                       |                   | وزأ       | لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا خو  |
| 17          |                                         |                   | بأ        | لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا قوه |

| ۱ و۳۹۲     | • <b>Y</b> | لا تقوم الساعة حتى تقتتل فئتان    |
|------------|------------|-----------------------------------|
| 177        |            | لا تقوم الساعة حتى تكثر           |
| ۱۰۸        |            | لا تقوم الساعة حتى تكون           |
| 118        |            | لا تقوم الساعة حتى تلحق           |
| ۲۰۳        |            | لا تقوم الساعة حتى تمطر السماء    |
| 140        |            | لا تقوم الساعة حتى لا يقال        |
| 177        |            | لا تقوم الساعة حتى يأخذ           |
| 114        |            | لا تقوم الساعة حتى يبعث           |
| 187        |            | لا تقوم الساعة حتى يتباهى         |
| ١٠٠        |            | لا تقوم الساعة حتى يتطاول         |
|            |            | لا تقوم الساعة حتى يتقارب         |
|            |            | لا تقوم الساعة حتى يتقارب         |
| ۲۰٤        |            | لا تقوم الساعة حتى يحسر           |
|            |            | لا تقوم الساعة حتى يخرج           |
| ١٧٤        |            | لا تقوم الساعة حتى يخسف           |
| 117        |            | لا تقوم الساعة حتى يسير           |
| 178        |            | لا تقوم الساعة حتى يظهر           |
| 114        |            | لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون |
| <b>YYY</b> |            | لاتقوم الساعة حتى يقاتل           |
| ۸۷         |            | لا تقوم الساعة حتى يكثر فيكم      |
| 107        |            | لا تقوم الساعة حتى يكثر           |
| ۱۸۱        |            | لا تقوم الساعة حتى يكون           |
|            |            | لا تقوم الساعة حتى يمر            |
| Y••        |            | لا تقوم الساعة حتى يمطر           |
|            |            | لا تقوم الساعة حتى ينزل           |
| ۲۹۸        |            | لا تنقطع الهجرة                   |
| 440        |            | لا فتنة أعظم                      |

| لا مهدي إلا عيسى                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لا نبي بعدي                                                                                                                                      |
| لا يخرج الدجال حتى ٢٢٧ لا يخرج الدجال حتى                                                                                                        |
| لا يدخل الجنة قاطع                                                                                                                               |
| لا يدخل المدينة                                                                                                                                  |
| لا يذهب الليل والنهار حتى تعبد الله الليل والنهار حتى تعبد الليل والنهار حتى تعبد الليل والنهار حتى العبد الله الله الله الله الله الله الله الل |
| لا يذهب الليل والنهار حتى يملك ٢٢١                                                                                                               |
| لا يزال الناس بخير (أثر) الله يزال الناس بخير (أثر)                                                                                              |
| لا يزال الناس مختلفة (أثر)                                                                                                                       |
| لا يزداد الأمر ١٦٩ و ٢٧١                                                                                                                         |
| لا يعمر بعده أبدأ                                                                                                                                |
| لا يمكث في قبره لا يمكث في قبره ٦٢                                                                                                               |
| يا ابن حوالة! إذا رأيت الخلافة                                                                                                                   |
| يأبي الله والمؤمنون يا يابي الله والمؤمنون و ٢٣٢                                                                                                 |
| يأتي على الناس زمان يتمنون ٢٠٩                                                                                                                   |
| يأتي على الناس زمان يدعو الرجل يأتي على الناس زمان يدعو الرجل                                                                                    |
| يأتي على الناس زمان يغربلون                                                                                                                      |
| يأجوج ومأجوج                                                                                                                                     |
| يا رسول الله! ومن أصحاب الشاء                                                                                                                    |
| يا روح الله! تقدم يا روح الله! تقدم                                                                                                              |
| يا عدي! هل رأيت ۸۸ و١١٧                                                                                                                          |
| يا عمر! أتدري يا عمر! أتدري                                                                                                                      |
| يبايع لرجل                                                                                                                                       |
| يبقى الناس بعد طلوع الشمس                                                                                                                        |
| يتبع الدجال يتبع الدجال                                                                                                                          |
| يتبعه أقوامُ                                                                                                                                     |
| يتقارب الزمان ويقيض ١٣١ و١٨٩                                                                                                                     |

| 179         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
|-------------|---|---|----|---|------------|---|--|--|--|------|---|---|--|--|------|------|------|--|---|----|-----|-----|------------|------|-----|-----|------|-----------|------|----------|-----|
| £ 4 A       |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   | • |  |  |      |      | <br> |  |   |    |     |     |            |      |     | ٠   | بمه  | جو        | ، بو | وذ       | يتة |
| ٤٢٠         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
| <b>4</b> 77 |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      | <br> |  |   |    |     |     |            |      |     | وم  | ں یا | کا        | ونه  | نفر      | يح  |
| و۲۳۳        | 1 | ۲ | ۲, |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      | <br> |  |   |    |     |     |            |      |     |     | مبة  | لک        | ب 1  | نوب      | يخ  |
| 377         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      | <br> |  |   |    |     |     | ي          | أمت  | پ   | في  | بال  | دج        | م ال | ئرج      | يخ  |
| 779         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  | • | لل | ١,  | ٺ   | ببع        | ف    |     |     | عال  | دج        | ع ال | فرج      | یخ  |
| 44 8        |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     | ىقة        | خف   | پ   | فح  | عال  | بـــ      | ع ال | -<br>فرج | يخ  |
| 4.4         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      | • |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     | ā,  | ودي        | يهو  | ن   | م   | مال  | د-        | ء ال | -<br>غرج | يخ  |
| 707         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
| ۱۰۷         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      | _        |     |
| 148         |   |   |    | • |            | • |  |  |  | •    |   |   |  |  |      | <br> |      |  |   |    |     |     |            |      | -   | ٢   | بلا  | ۔<br>لإس  | ل ا  | -<br>رس  | ید  |
| 177         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  | •    | <br> |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     | Ç    | قو        | کم   | اتل      | يق  |
| 44.5        |   |   |    |   | . <b>.</b> |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      | <br> |      |  |   |    |     |     |            |      |     | (   | ریہ  | ن م       | ابر  | نل       | يق  |
| ۲0٠         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
| <b>41</b> 1 |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     | ی   | عال  | له ت      | IJ١  | ول       | يقر |
| ۱۳۷         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      | راء | أمر | کم   | ليك       | , ء  | ئون      | یک  |
| <b>70</b> 7 |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            | _    | متح | ١.  | خور  | آ         | ، فح | ئود      | یک  |
| 7 • 1       |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      | _         |      |          |     |
| 198         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   | ن  | لوا | جًا | د.         | ان   | لزم | 31  | أخر  | ت<br>ي آ  | ، فح | ئوز      | یک  |
| ۱۷۳         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     | ā   | <u>ز</u> م | li a | ند  |     | اخر  | ۔<br>ں آ  | ، فو | ورز      | یک  |
| ۱۳٦         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      | _         |      |          |     |
| 177         |   |   |    |   |            |   |  |  |  | <br> |   |   |  |  | <br> |      |      |  |   |    |     |     |            | ن    | بوا | ضـ  | يخ   | ر<br>زم : | . قر | کوز      | یک  |
| 144         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
| 414         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
| ٣٥٠         |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |
| Y0A,        |   |   |    |   |            |   |  |  |  |      |   |   |  |  |      |      |      |  |   |    |     |     |            |      |     |     |      |           |      |          |     |

| 488  |   |  |  |   |   |  |  | <br> |  |   |   |  |  | <br> |  | 2 | Ý. | عد | ا : | ٤  | حک | - , | يم | مر | بن  | م ا | نيك  | ل   | ينز |
|------|---|--|--|---|---|--|--|------|--|---|---|--|--|------|--|---|----|----|-----|----|----|-----|----|----|-----|-----|------|-----|-----|
| ۱۰۸  | • |  |  | • |   |  |  | <br> |  |   |   |  |  | <br> |  |   |    | •  |     |    |    |     |    |    |     | ź   | ش.   | ا ن | ينث |
| 707  |   |  |  |   |   |  |  |      |  |   |   |  |  |      |  |   |    |    |     |    |    |     |    |    |     |     |      | _   | _   |
| 1 77 |   |  |  |   |   |  |  |      |  | • |   |  |  |      |  |   |    |    |     |    |    |     |    |    | کٹر | ر ر | ، أز | سك  | يوث |
| 1 77 |   |  |  | • |   |  |  | <br> |  |   |   |  |  |      |  |   |    |    | ﯩﻠ  | ج. | ,  | 3   | له | ال | ملأ | ي ر | . از | .ك  | يوث |
| 7.0  |   |  |  |   | • |  |  |      |  |   | • |  |  |      |  |   |    |    |     |    |    |     |    |    | ت   | غوا | ، ال | ﯩك  | يوث |
| 7.4  |   |  |  |   |   |  |  |      |  |   |   |  |  | <br> |  |   |    |    |     |    |    |     |    |    | اذ  | •   | ١,   | ىك  | ىوش |

# فهرس الأعلام المترجم لهم مرتبة على الحروف الهجائية

| سفحة        | الص | • | • | <br> |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      | • |    | -   |      | ٠.  |          | •    | ٠.     |     |     |          | •   | •    | ~م   | لار | /1       |
|-------------|-----|---|---|------|---|----|--|--|------|---|---|-------|--|------|---|----|-----|------|-----|----------|------|--------|-----|-----|----------|-----|------|------|-----|----------|
| ٣           |     |   |   |      |   |    |  |  | <br> |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     | ي        | هة   | البي   | ن ا | مير | ح.       | ال  | بن   | بد   | ~   | .f       |
| 774         | ٠   |   |   | <br> |   |    |  |  | <br> |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      | ā      | ٠.  | خي  | ن ٠      | أبح | بن   | بد   | ح   | ۱.       |
| 4.1         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     |     | _        |     | بن   |      |     |          |
| 149         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      | • | س  | باء | الع  | بو  | í        | , ر  | طبح    | نره | ال  | مر       | ع   | بن   | ىد   |     | į.       |
| 408         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     | <u>ي</u> | ماو  | -<br>- | الد | د   | ح.       | م   | بن   | بد   | ح   | į.       |
| 377         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     |     |          |     |      |      |     |          |
| 44 £        |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     |     |          |     |      |      |     |          |
| 317         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  | <br> |   |    |     | •    |     |          |      |        | ب   | يل. | الد      | يد  | , ز  | بر   | ور  | ژ        |
| 727         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     |     |          |     |      |      |     |          |
| **          |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     |     |          |     |      |      |     |          |
| 273         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  | <br> |   |    |     |      | مح  | لي       | لح   | ن اا   | سر: | ح.  | ال       | بن  | بن   |      | لح  | ١        |
| 109         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     |     |          |     |      |      |     |          |
| ۱۳۳         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   | <br>  |  |      |   | ية | مال | ِ ال | أبو |          | ي    | اح     | ري  | ١,  | ران      | مهر | ن •  | ع ب  | فِي | J        |
| ۲۹.         |     |   |   |      | • |    |  |  |      |   |   | <br>  |  | <br> |   |    |     |      |     |          |      | ني     | ٠   | ل   | <u> </u> | هـ  | ن و  | . بر | ريد | ;        |
| <b>70</b> V |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     | ب        | بر ي | ثري    | لج  | ١   | اسر      | إر  | بن   | ید   | سع. | J        |
| ٤١٤         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          |      |        |     | 4   | لييا     | ے ء | ، ير | يان  | سفر | J        |
| 148         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   | • | <br>• |  |      |   |    |     |      |     |          |      | پ      |     | ۰   | ١.       | زفر | ڹ    | ة ب  | صل  | ,        |
| 444         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     | ني       | بما  | الي    | ان  | ٠   | کی       | بن  | ٠    | روس  | طاو | ,        |
| 797         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     | پ        | عبو  | لث     | ١١, | ير  | -1       | شر  | ڹ    | ر ب  | عام | -        |
| ١٠٤         |     |   |   |      |   |    |  |  |      | • |   |       |  |      |   |    |     | ليد  | الو | ٠        | . بر | الد    | خ   | ن   | ن ب      | مر  | ر-   | JI _ | عبد | <u>.</u> |
| 777         |     |   |   |      |   | ٠. |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    |     |      |     |          | ون   | لدو    | خ   | ن   | . ب      | مر  | ر-   | J1 _ | عبد | -        |
| 177         |     |   |   |      |   |    |  |  |      |   |   |       |  |      |   |    | _   | ٠    | _1  | ١.       |      |        | ےا  |     |          |     | _    | lı   |     |          |

| عبد الرحيم العراقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عبد العزى بن قطن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عبد اللطيف بن المنير، زين الدين اللطيف بن المنير،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عبد الله بن خباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عبد الله بن أبي جمرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عبد الله بن الضحاك، ذو القرنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عبد الله بن أبي مليكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| عبد الله الغماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عبيدة السلماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عثمان ابن الصلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عروة بن مسعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عفان بن مسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| علي بن أحمد بن حزم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| علي بن إسماعيل، أبو الحسن الأشعري٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| علي بن خلف بن بطال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| علي بن سلطان الهروي القاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| علي المتقي الهندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عمر بن أحمد بن شاهين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عمر بن سفيان، أبو الأعور السلمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عمر بن أبي سلمة عمر بن أبي سلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عمير بن الحمام ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| قرفة بن بهيسي العدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كعب بن ماتع، كعب الأحبار المحبار كعب بن ماتع ، كعب الأحبار المحبار المح |
| مالك بن الحارث، الأشتر النخعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مجالد بن سعيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مجاهد بن جبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| محمد بن أحمد القرطمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| مد بن أحمد السفاريني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مح  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| مد بن إسماعيل الصنعاني ٢٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | مح  |
| مد أنور شاه الكشميري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مح  |
| مد جعفر الكتاني ٢٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | محد |
| مد بن الحسن العسكري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مح  |
| مد بن الحسين الأبري المد بن الحسين الأبري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مح  |
| مد صديق القنوجي ٢٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مح  |
| مد بن أبي ذئب القرشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| مد بن عبد الرسول البرزنجي ٢٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بح  |
| مد عبد الرؤوف المناوي ال | مح  |
| مد بن عبد الله، أبو بكر العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| مد بن عبد الوهاب، أبو علي الجبائي ٣١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | محد |
| مد بن المنكدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | محد |
| مي بن يوسف الحنبلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | مرء |
| نذر بن مالك، أبو نضرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| ع، مولی ابن عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ناف |
| م بن حماد بن حماد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نعي |
| ون بن محمد، الواثق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | هار |
| شم بن عتبة المرقال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | هاد |
| م بن عمرو بن جرير البجلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | هرا |
| لید بن مسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| یی بن أبی بکیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بح  |
| لد بن عبد الله، أبو العلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |

## فهرس المصادر والمراجع مرتبة على الحروف الهجائية

- \_ «القرآن الكريم».
- «الإبانة عن أصول الديانة»، لأبي الحسن الأشعري، تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، نشر دار البيان، دمشق، سنة ١٤٠١هـ. والإبانة أيضاً، بتحقيق د. فوقية حسين محمود، طبعة دار الأنصار، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- وإتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»، للشيخ محمود بن
   عبدالله التويجري، طبع مطابع الرياض، الطبعة الأولى، ١٣٩٤هـ.
- والأحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل»، للشيخ عبدالعليم عبدالعليم عبدالعظيم، رسالة ماجستير بإشراف د. محمد أبو شهبة، فرع الكتاب والسنة، كلية الشريعة، جامعة أم القرى، سنة ١٣٩٧ ـ ١٣٩٨هـ.
- وأديان الهند الكبرى / مقارنة الأديان»، للدكتور أحمد شلبي، الناشر مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة السادسة، سنة ١٩٧٨م.
- «الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة»، للسيد محمد صديق حسن القنوجي
   البخاري، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ١٣٩٩هـ.
- «الاستيعاب في معرفة الأصحاب»، لأبي عمر يوسف بن عبدالله بن عبدالبر، تحقيق
   على محمد البجاوي، مطبعة نهضة مصر، القاهرة.
  - «الإسلام عقيدة وشريعة»، للشيخ محمود شلتوت، طبع دار الشروق، بيروت.
- «الإشاعة لأشراط الساعة»، للشريف محمد بن رسول الحسيني البرزنجي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.
- «أشراط الساعة وأسرارها»، للشيخ محمد سلامة جبر، طبع شركة الشعاع، الكويت،
   الطبعة الأولى، سنة ١٤٠١هـ.
- «الإصابة في تمييز الصحابة»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مطبعة
   السعادة، مصر، الناشر دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٨هـ.
- \_ «أعلام السنة المنشورة»، المسمى: «٢٠٠ سؤال وجواب في العقيدة الإسلامية»،

- للشيخ حافظ بن أحمد حكمي، طبع دار النصر للطباعة الإسلامية، مصر، الناشر: دار الاعتصام ودار الإصلاح.
- والأعلام / قاموس تراجم»، لخير الدين الزركلي، طبع دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٩٧٩م.
- «إكمال إكمال المعلم شرح صحيح مسلم»، لأبي عبدالله محمد بن خليفة الأبي
   المالكي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.
- «أنوار التنزيل وأسرار التأويل / تفسير البيضاوي»، لأبي سعيد ناصر الدين عبدالله بن
   عمر البيضاوي، طبع مؤسسة شعبان، بيروت.
- «الإيمان / أركانه، حقيقته، نواقضه»، د. محمد نعيم ياسين، طبع جمعية عمال المطابع التعاونية، عمان، الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- «الإيمان باليوم الأخر وبالقضاء والقدر»، لأحمد عز الدين البيانوني، طبع مكتبة الهدى، حلب، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ.
- «الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث للحافظ ابن كثير»، للشيخ أحمد محمد شاكر، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.
- «البداية والنهاية»، للحافظ إسماعيل بن كثير، طبع مكتبة المعارف، بيروت، الطبعة الثانية، سنة ١٩٧٤م.
- «تاريخ الأمم والملوك»، للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، طبعة دار الفكر،
   بيروت، بالتصوير عن المطبعة الحسينية المصرية، سنة ١٣٩٩هـ.
- «تاريخ الجهمية والمعتزلة»، للشيخ جمال الدين القاسمي الدمشقي، طبع مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- «تبيين كذب المفتري فيما نُسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري»، لأبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله العسكرى، دار الكتاب العربي، بيروت، سنة ١٣٩٩هـ.
- وتجريد أسماء الصحابة، للإمام شمس الدين أبي عبدالله محمد بن أحمد الذهبي،
   دار المعرفة، بيروت.
- «تحفة الأحدوذي / شرح جامع الترمذي»، لأبي العلا محمد عبدالرحمن المباركفوري، تصحيح عبدالوهاب عبداللطيف، دار الفكر، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.

- «تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي»، لجلال الدين عبدالرحمن السيوطي، تحقيق: عبدالوهاب عبداللطيف، دار الفكر ومطبعة السعادة، مصر
- «تذكرة الحفاظ»، للإمام شمس الدين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تصحيح عبدالرحمن بن يحيى المعلمي، دار إحياء التراث العربي.
- «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة»، للحافظ شمس الدين أبي عبدالله محمد بن أحمد القرطبي، المكتبة السلفية، المدينة المنورة.
- «تذكرة الموضوعات / في ذيلها قانون الموضوعات والضعفاء»، لمحمد طاهر بن علي الهندي الفتني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- داريب القاموس المحيط للفيروزآبادي،، رتبه الأستاذ الطاهر أحمد الزاوي، دار
   الكتب العلمية، ١٣٩٩هـ.
- «الترغيب والترهيب»، للحافظ عبدالعظيم بن عبدالقوي المنذري، تصحيح: مصطفى محمد عمارة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٣٨٨هـ.
- «التصريح بما تواتر في نزول المسيح»، للشيخ محمد أنور شاه الكشميري الهندي، ترتيب تلميذه الشيخ محمد شفيع، تحقيق وتعليق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، مطبعة الأصيل، حلب، نشر مكتب المطبوعات الإسلامية، ١٣٨٥هـ.
- وتفسير غريب القرآن، لأبي محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق السيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- وتفسير القرآن الحكيم / تفسير المنار»، للشيخ محمد رشيد رضا، دار المعرفة،
   بيروت، الطبعة الثانية، بالأوفست.
- وتفسير القرآن العظيم / تفسير ابن كثيره، للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن كثير،
   تحقيق د. محمد إبراهيم البنا وعبدالعزيز غنيم ومحمد أحمد عاشور، دار الشعب،
   القاهرة.
- «تقريب التهذيب»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق عبدالوهاب
   عبداللطيف، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- «تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث»، للشيخ عبدالرحمن بن علي الشيباني، دار الكتاب العربي، بيروت.
- «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة»، للشيخ أبي الحسن على بن

- محمد بن عراق الكناني، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف وعبدالله محمد الصديق، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٣٩٩هـ.
- «تهذيب التهذيب»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، الهند، حيدر آباد، الدكن، الطبعة الأولى ١٣٢٥هـ.
- «تهذيب سنن أبي داود»، للحافظ ابن القيم محمد بن أبي بكر الدمشقي، طبع مع «مختصر سنن أبي داود» للمنذري، تحقيق أحمد محمد شاكر ومحمد حامد الفقي، دار المعرفة، بيروت، ١٤٠٠هـ.
- «تهذيب سيرة ابن هشام»، لعبدالسلام هارون، طبع المجمع العلمي العربي الإسلامي، منشورات محمد الداية، بيروت.
- «تهذيب الكمال في أسماء الرجال»، للحافظ جمال الدين أبي الحجاج يوسف المري، تقديم عبدالعزيز رباح وأحمد يوسف دقاق، نسخة مصورة عن النسخة الخطية بدار الكتب المصرية، الناشر دار المأمون للتراث، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.
- «تيسير مصطلح الحديث»، د. محمود الطحان، دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- هجامع الأصول في أحاديث الرسول»، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد
   بن الأثير، تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، مطبعة الملاح ومكتبة البيان.
- «جامع البيان عن تأويل آي القرآن / تفسير الطبري»، للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، الطبعة الثالثة، ١٣٨٨هـ.
- هجامع البيان عن تأويل القرآن، تحقيق محمود محمد شاكر وتخريج أحمد شاكر،
   دار المعارف، مصر.
- «جامع الترمذي / مع شرحه تحفة الأحوذي»، للإمام أبي عيسى الترمذي، تصحيح عبدالوهاب عبداللطيف، دار الفكر، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.
- «الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير / بهامشه كنوز الحقائق للمناوي»، للحافظ جلال الدين عبدالرحمن السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- «الجامع لأحكام القرآن / تفسير القرطبي»، لأبي عبدالله محمد بن أحمد القرطبي،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت.

- «الحاوي للفتاوي»، للحافظ جلال الدين عبدالرحمن السيوطي، دار الكتب العلمية،
   بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- دخطبة الحاجة»، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت،
   الطبعة الثالثة، ١٣٩٧هـ.
- «خلاصة تذهيب تهذيب الكمال في أسماء الرجال»، للعلامة صفي الدين أحمد بن عبدالله الخزرجي، تقديم الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، الطبعة الثانية، ١٣٩١هـ.
- دالحلال والحرام في الإسلام، د. يوسف القرضاوي، المكتب الإسلامي، بيروت،
   الطبعة الثانية عشرة، ١٣٩٨هـ.
- دائرة معارف القرن العشرين»، لمحمد فريد وجدي، مطابع دائرة معارف القرن العشرين، الطبعة الثانية، ١٣٤٣هـ.
- دراسات عن البهائية والبابية»، مجموعة رسائل للأساتذة محب الدين الخطيب وعلي علي منصور ومحمد كرد علي ومحمد الفاضل، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ.
- «دراسة حديث (نضر الله امرءاً سمع مقالتي) رواية ودراية»، للشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد، مطابع الرشيد بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.
- «دليل المستفيد عن كل مستحدث جديد»، للشيخ عبدالعزيز بن خلف بن عبدالله آل خلف، المطبعة العصرية، دمشق، ١٣٨٣هـ.
- «ذكر أخبار أصبهان / تاريخ أصبهان»، للحافظ أبي نُعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني، مطبعة بريل، ليدن، ١٩٣٤م.
- «الرد على من كذب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهدي، للشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد، مطابع الرشيد، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- «الرسالة»، للإمام المطلبي محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر، مطابع المختار الإسلامي، دار السلام، الناشر مكتبة التراث، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- درسالة التوحید، للشیخ محمد عبده، تصحیح وتعلیق محمد رشید رضا، طبع دار
   المنار، مصر، الطبعة الحادیة عشرة، سنة ۱۳۹۵هـ.

- «الزهد»، للإمام عبدالله بن المبارك، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- \_ وسلسلة الأحاديث الصحيحة»، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، دمشق \_ بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ للمجلد الأول، والطبعة الرابعة ١٣٩٨هـ للمجلد الثاني.
- سنن ابن ماجه»، للإمام أبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني، حققه محمد فؤاد
   عبدالباقي، دار التراث العربي.
- «سنن أبي داود / مع شرحه عون المعبود»، للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، تحقيق عبدالرحمن محمد عثمان، دار الفكر، الناشر المكتبة السلفية، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.
- سنن النسائي / مع شرح الحافظ السيوطي»، للإمام أبي عبدالرحمن أحمد بن شعيب
   النسائي، المطبعة المصرية بالأزهر، الطبعة الأولى، ١٣٤٨هـ.
- «السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي»، د. مصطفى السباعي، المكتب الإسلامي،
   بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٦هـ.
- سير أعلام النبلاء»، للإمام شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق شعيب
   الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ.
- «شذرات الذهب في أخبار من ذهب»، للعلامة أبي الفلاح عبدالحي بن العماد الحنبلي، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- «شرح السنة»، للإمام أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق شعيب الأرناؤوط
   ومحمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٠هـ.
- «شرح العقيدة الطحاوية»، للعلامة علي بن علي بن أبي العز الحنفي، حققها جماعة من العلماء وخرج أحاديثها الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٣٩١هـ.
- «شرح الكوكب المنير / المسمى مختصر التحرير»، للعلامة محمد بن أحمد بن عبدالعزيز الفتوحى الحنبلى، تحقيق: د. محمد الزميلى ود. نزيه حماد، دار الفكر،

دمشق، ١٤٠٠هـ، من منشورات مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى.

وشرح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، للحافظ أحمد بن حجر العسقلاني، راجعه د. محمد عوض وعلق عليه الشيخ محمد غياث الصباغ، منشورات مكتبة الغزالي، دمشق.

«شرح النووي لصحيح مسلم»، للإمام محيي الدين يحيى بن شرف النووي، طبع دار الفكر، بيروت.

«الشفا بتعريف أحوال المصطفى»، للقاضي عياض بن موسى اليحصبي الأندلسي، تحقيق أمين قرة علي وزملائه، طبع الوكالة العامة للنشر والتوزيع، مؤسسة علوم القرآن ومكتبة دمشق.

«الشيخ محمد عبده وآراؤه في العقيدة»، د. حافظ محمد الجعبري، رسالة دكتوراه بإشراف د. سليمان دنيا، مقدمة من فرع العقيدة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، سنة ١٤٠٢هـ.

«صحيح ابن خزيمة»، للإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة، تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى، المكتب الإسلامى، الطبعة الأولى، ١٣٩١هـ.

وصحيح البخاري / مع شرحه فتح الباري»، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق الشيخ عبدالعزيز بن باز وترقيم محمد فؤاد عبدالباقي وإخراج محب الدين الخطيب، نشر رئاسة إدارات البحوث العلمية بالرياض.

«صحيح الجامع الصغير وزيادته»، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٣٨٨هـ.

وصحيح مسلم / بشرح النووي، للإمام مسلم بن الحجاج القشيري، دار الفكر.
 بيروت، الطبعة الثالثة، ١٣٩٨هـ.

وصراع مع الملاحدة حتى العظم، للشيخ عبدالرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٤هـ.

«ضحى الإسلام»، للأستاذ أحمد أمين، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة العاشرة.

وضعيف الجامع الصغير وزيادته / الفتح الكبير،، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.

- دطبقات الحنابلة، للقاضى أبى الحسين محمد بن أبى يعلى، دار المعرفة، بيروت.
- وطريق الإيمان، للشيخ عبدالمجيد الزنداني، المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الثانية، ١٣٩٨هـ.
- «العبر وديوان المبتدأ والخبر / مقدمة تاريخ ابن خلدون، للمؤرخ عبدالرحمن بن خلدون المغربي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٩٦٧م.
  - \_ «العقائد الإسلامية»، للشيخ سيد سابق، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- «عقد الدرر في أخبار المنتظر»، للشيخ يوسف بن يحيى بن علي المقدسي السلمي، تحقيق د. عبدالفتاح محمد الحلو، طبع مكتبة عالم الفكر، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- دا العقيدة الإسلامية سفينة النجاة، د. كمال محمد عيسى، دار الشروق، جدة،
   الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
- «العقيدة الإسلامية وأسسها»، للشيخ عبدالرحمن حبنكة الميداني، دار القلم،
   بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- «عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى عليه السلام»، للشيخ أبي الفضل عبدالله محمد الصديق الغماري، مطبعة المختار، الناشر مكتبة القاهرة.
- «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر»، للشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد،
   مطابع الرشيد، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
- والعقيدة الركن الأول في الإسلام، للشيخ محمد الفاضل الشريف التقاوي، دار
   العلوم للطباعة، القاهرة.
- والعقيدة في الله، د. عمر سليمان الأشقر، نشر دار النفائس بيروت ومكتبة الفلاح
   الكويت، الطبعة الثانية، ١٩٧٩م.
- «عقيدة المسلمين والرد على الملحدين والمبتدعين»، للشيخ صالح بن إبراهيم البليهي، المطابع الأهلية للأوفست، الرياض، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠١هـ.
- «عقيدة المؤمن»، للشيخ أبي بكر جابر الجزائري، مطبعة النهضة الجديدة، الناشر
   مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية»، للإمام أبي الفرج عبدالرحمن بن علي بن الجوزي، تحقيق الأستاذ رشاد الحق الأثرى، الناشر إدارة ترجمان السنة، لاهور.

- «عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير»، اختيار وتحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر، دار
   المعارف، مصر، سنة ١٣٧٦ ١٣٧٧هـ.
- دعمدة القاري شرح صحيح البخاري»، للعلامة بدر الدين أبي محمد محمود بن أحمد العينى، دار الفكر، ١٣٩٩هـ.
- دالعواصم من القواصم»، للعلامة أبي بكر بن العربي المالكي، تحقيق محب الدين
   الخطيب، المطبعة السلفية، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٣٨٧هـ.
- وعون المعبود شرح سنن أبي داود»، للعلامة أبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي، تحقيق عبدالرحمن محمد عثمان، الناشر المكتبة السلفية، الطبعة الثالثة، 1۳۹۹هـ.
- «علامات يوم القيامة / مختصر النهاية في الفتن والملاحم لابن كثير»، للشيخ عبداللطيف عاشور، طبع مكتبة القرآن، الطبعة الأولى.
- دغاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام»، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
- «فتاوى الإمام النووي»، المسمى: «المسائل المنثورة»، ترتیب تلمیذه الشیخ علاء
   الدین بن العطار، دار الکتب العلمیة، بیروت، الطبعة الأولى، ۱۹۰۲هـ.
- وفتح الباري / شرح صحيح البخاري»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني،
   تحقيق الشيخ عبدالعزيز بن باز، نشر إدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض.
- م الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني»، للشيخ أحمد عبدالرحمن البنا الساعاتي، دار الحديث، القاهرة.
- دفتح القدير / تفسير الشوكاني»، للعلامة محمد بن علي الشوكاني، دار الفكر،
   الناشر محفوظ على، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٣٩٣هـ.
- «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان»، لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، مطابع الرياض، الطبعة الثانية، ١٣٧٥هـ.
- «الفرق بين الفرق»، للعلامة عبدالقاهر بن طاهر البغدادي، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد، مطبعة المدنى، القاهرة.

- دفضائح الباطنية»، للعلامة أبي حامد محمد الغزالي، تحقيق عبدالرحمن بدوي، مؤسسة دار الكتب الثقافية، الكويت.
- دفقه السيرة»، للشيخ محمد الغزالي، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، مطبعة حسان، الطبعة السابعة، ١٩٧٦م.
- «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة»، للعلامة محمد بن علي الشوكاني، تحقيق عبدالرحمن بن يحيى المعلمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.
- وفي سراة عامد وزهران، للشيخ حمد الجاسر، منشورات دار اليمامة، الرياض،
   ۱۳۹۱هـ.
- «فيض القدير شرح الجامع الصغير»، للعلامة محمد عبدالرؤوف المناوي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩١هـ.
- «في ظلال القرآن»، للأستاذ سيد قطب، دار الشروق، بيروت، الطبعة الشرعية الخامسة، ١٣٩٧هـ.
- دفي العقيدة الإسلامية بين السلفية والمعتزلة»، د. محمود أحمد خفاجي، مطبعة
   الأمانة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- «القادياني والقاديانية»، للشيخ أبي الحسن على الحسني الندوي، الدار السعودية للنشر، جدة، الطبعة الرابعة، ١٣٩١هـ.
- «القادياني ومعتقداته»، للشيخ منظور أحمد الباكستاني، الإدارة المركزية، الدعوة والإرشاد، جنيوت، باكستان.
- «قاضي القضاة عبدالجبار أحمد الهمداني»، د. عبدالكريم عثمان، الدار العربية للطباعة والنشر، بيروت.
- دمشق، الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- «القرامطة وآراؤهم الاعتقادية»، للشيخ صليمان بن عبدالله السلومي، رسالة ماجستير بإشراف الشيخ محمد الغزالي، مقدمة من فرع العقيدة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة أم القرى، ١٤٠٠هـ.
- وقواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، للعلامة محمد جمال الدين القاسمي،

- دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- والقول المسدّد في الذب عن المسند للإمام أحمد»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدرآباد، الدكن، الهند، الطبعة الثالثة، ١٤٠٠هـ.
- «كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس»، للعلامة إسماعيل بن محمد العجلوني، تصحيح أحمد القلاش، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- «كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون»، للشيخ مصطفى بن عبدالله الرومي، المعروف بحاجى خليفة، دار الفكر، ١٤٠٢هـ.
- «كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال»، للعلامة علاء الدين على المتقي الهندي، نشر مكتبة التراث الإسلامي حلب ومؤسسة الرسالة بيروت.
- «الـالآلىء المصنوعة في الأحاديث الموضوعة»، للحافظ جلال الدين عبدالرحمن السيوطى، دار المعرفة، بيروت.
- لسان العرب»، للعلامة أبي الفضل محمد بن مكرم بن منظور، دار الفكر، نشر دار
   صادر، بيروت.
- «لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية شرح الدرر المضية في عقد الفرقة المرضية»، للعلامة محمد بن أحمد السفاريني، تعليق الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن أبا بطين والشيخ سليمان بن سحمان، منشورات مؤسسة الخافقين، دمشق، الطبعة الثانية، ١٤٠٧هـ.
- «مجلة الجامعة الإسلامية»، العدد الخامس والأربعون والسادس والأربعون، سنة
   ١٤٠٠.
- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد»، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيئمي، دار
   الكتاب، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٦٧م.
- «مجموع الفتاوى»، لشيخ الإسلام أحمد بن تيمية، جمع الشيخ عبدالرحمن بن
   قاسم، مطابع الدار العربية، بيروت، تصوير الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- «المحلی»، للحافظ أبي محمد علي بن أحمد بن حزم، تحقيق أحمد محمد شاكر،
   منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر، بيروت.
- «مختصر الأخبار المشاعة في الفتن وأشراط الساعة»، للشيخ عبدالله بن سليمان

- المشعل، مطابع الرياض، الطبعة الأولى.
- دمختصر الترغيب والترهيب»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق الشيخ عبدالله حجاج، مطبعة التقدم، القاهرة، الطبعة الرابعة، ١٤٠٧هـ.
- «مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة»، للحافظ محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، اختصره الشيخ محمد بن الموصلي، الناشر مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.
- «مختصر لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية»، للشيخ محمد بن علي بن سلوم، تحقيق محمد زهري النجار، الطبعة الأولى، ١٣٨٦هـ.
- «المستدرك على الصحيحين / مع ذيله التلخيص للإمام الذهبي»، للإمام أبي عبدالله محمد بن عبدالله النيسابوري الحاكم، دار الكتاب العربي، بيروت.
- «مسند الإمام أحمد بن حنبل / بهامشه منتخب كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال»،
   طبع المكتب الإسلامي ودار الفكر بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٨هـ.
- «المسند»، للإمام أحمد بن محمد بن حنبل، شرح وتحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر، أتمه د. الحسيني عبدالمجيد هاشم، دار المعارف بمصر، سنة ١٣٦٥ ١٣٧٥هـ.
- والمسيحية / مقارنة الأديان، د. أحمد شلبي، الناشر مكتبة النهضة المصرية،
   القاهرة، الطبعة السادسة، ١٩٧٨م.
- دمشارق الأنوار على صحاح الأثار»، للقاضي أبي الفضيل عياض بن موسى
   اليحصبي، دار التراث، القاهرة.
- «مشكاة المصابيح»، للعلامة محمد بن عبدالله التبريزي، تحقيق الشيخ محمد ناصر
   الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- «المصنف»، للحافظ أبي بكر عبدالرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع / الموضوعات الصغرى»، للعلامة على القاري الهروي، تحقيق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٨هـ.
- «المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية»، للحافظ أحمد بن على بن حجر

- العسقلاني، تحقيق الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي.
- «معارج القبول شرح مسلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد»، للشيخ حافظ بن أحمد حكمى، المطبعة السلفية ومكتبتها.
- معالم السنن / على مختصر سنن أبي داود للمنذري»، للحافظ أبي سليمان حمد بن محمد الخطابي، تحقيق أحمد محمد شاكر ومحمد حامد الفقي، الناشر دار المعرفة، بيروت ١٤٠٠هـ.
- «معجم البلدان»، للعلامة شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت الحموي، دار صادر،
   بيروت، ١٣٩٧هـ.
- «المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي»، رتبه ونظمه لفيف من المستشرقين،
   ونشره ده أ. ى فنسنك، طبع مكتبة بريل، في مدينة ليدن، سنة ١٩٣٦م.
- «المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم»، وضعه الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - مع رسل الله وكتبه واليوم الأخرى، للشيخ حسن أيوب، دار القلم، بيروت.
- «المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة»، للعلامة أبي الخير محمد بن عبدالرحمن السخاوي، تصحيح عبدالله محمد الصديق، وتقديم عبدالوهاب عبداللطيف، دار الأدب العربي للطباعة، نشر مكتبة الخانجي، مصر، ١٣٨٥هـ.
- «مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين»، للإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبدالحميد، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٨٩هـ.
- دمقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث، للحافظ أبي عمرو عثمان بن عبدالرحمن
   المعروف بابن الصلاح، دار الكتب العلمية بيروت، ١٣٩٨هـ.
- «الملل والنحل»، للعلامة أبي الفتح محمد بن عبدالكريم الشهرستاني، تحقيق
   محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- «المنار المنيف في الصحيح والضعيف»، للحافظ شمس الدين أبي عبدالله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق الشيخ عبدالفتاح أبو غدة، طبع مكتب المطبوعات الإسلامية، جمعية التعليم الشرعى، حلب، ١٣٩٠هـ.

- «المنتقى من منهاج الاعتدال»، للحافظ أبي عبدالله محمد بن عثمان الذهبي، تحقيق محب الدين الخطيب.
- «منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي أبي داود»، للشيخ أحمد عبدالرحمن البنا الساعاتي، الناشر المكتبة الإسلامية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٠هـ.
- دمنهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، لشيخ الإسلام أحمد بن تيمية،
   الناشر مكتبة الرياض الحديثة.
- «المنهاج في شعب الإيمان»، للحافظ أبي عبدالله الحسين بن الحسن الحليمي،
   تحقيق حلمي محمد فوده، دار الفكر، الطبعة الأولى.
- «المهدي وأشراط الساعة»، للشيخ محمد على الصابوني، منشورات مكتبة الغزالي دمشق ومؤسسة مناهل العرفان بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.
- «مواقف حاسمة في تاريخ الإسلام»، للأستاذ محمد عبدالله عنان، مطبعة لجنة التأليف والنشر، مؤسسة الخانجي، القاهرة، الطبعة الرابعة، ١٣٨٧هـ.
- «الموضوعات»، للعلامة أبي الفرج عبدالرحمن بن محمد بن الجوزي، تحقيق عبدالرحمن محمد عثمان، الناشر المكتبة السلفية، المدينة المنورة، الطبعة الأولى،
- «الموطأ»، للإمام مالك بن أنس، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء الكتب العلمية، طبعة عيسى البابي الحلبي.
- «موقف المعتزلة من السنة النبوية ومواطن انحرافهم»، لأبي لبابة حسين، دار اللواء، الرياض، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال»، للحافظ أبي عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى،
- «نظم المتناثر من الحديث المتواتر»، للشيخ جعفر الحسني الإدريسي الكتاني، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٠هـ.
- «نهایة البدایة والنهایة في الفتن والملاحم»، للحافظ إسماعیل بن كثیر، تحقیق محمد
   فهیم أبو عبیة، الناشر مكتبة النصر الحدیثة، الریاض، الطبعة الأولى، ۱۹٦۸م.
- \_ «النهاية / الفتن والملاحم»، للحافظ إسماعيل بن كثير، تحقيق د. طه زيني، دار

- النصر للطباعة، الناشر دار الكتب الحديثة، مصر، الطبعة الأولى.
- «النهاية في غريب الحديث والأثر»، للعلامة مجد الدين المبارك بن الأثير الجزري،
   تحقيق طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، دار الفكر، الطبعة الثانية،
   ١٣٩٩هـ.
- «نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار»، للعلامة محمد بن علي الشوكاني، طبعة مصطفى
   البابى الحلبى، مصر، الطبعة الأخيرة.
- مهداية الباري إلى ترتيب صحيح البخاري»، للسيد عبدالرحيم عنبر الطهطاوي، دار الراثد العربي، بيروت، ١٩٧٩م.
- «هدي الساري، مقدمة فتح الباري»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تصحيح الشيخ محب الدين الخطيب، نشر رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض.
  - ـ «وجاء دور المجوس»، د. عبدالله محمد الغريب، دار الجيل، مصر، ١٩٨١م.
- «وجوب الأخذ بحديث الأحاد في العقيدة»، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، دار العلم، بنها، مصر.
- والورقات»، لإمام الحرمين عبدالملك بن عبدالله الجويني، تقديم وإعداد د.
   عبداللطيف محمد العبد، دار التراث للطبع والنشر، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- «لا مهدي ينتظر بعد الرسول على خير البشر»، للشيخ عبدالله بن زيد آل محمود،
   مطابع على بن على ، الدوحة .
- «اليوم الآخر في ظلال القرآن»، للشيخ أحمد فائز، مطبعة خالد حسن الطرابيشي،
   الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ.

## فهرس الموضوعات

| الموضوع الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المقدمة٧٤-٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سبب اختيار الموضوع وأهميته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خطة البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المبحث الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر وأثره على سلوك الإنسان ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| أدلة البعث المعث البعث البعث المعتدين الم |
| أ_النشأة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ب _ المشاهد الكونية المحسوسة الدالة على إمكان البعث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| جـ ـ قدرة الله الباهرة المتجلية في خلق الأعظم ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| د ـ حكمته تعالى الظاهرة للعيان والمتجلية في هذه الكائنات ٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| المبحث الثاني: أسماء يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المبحث الثالث: حجية خبر الأحاد في العقائد ٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الأدلة على قبول خبر الواحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الأدلة من القرآن ١٤٠ الأدلة من القرآن الق    |
| الأدلة من السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المبحث الرابع: إخبار النبي ﷺ عن الغيوب المستقبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المبحث الخامس: علم الساعة ٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المبحث السادس: قرب قيام الساعة ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الأدلة من القرآن والسنة على قرب قيام الساعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

## الباب الأول: أشراط الساعة

| ٧٣  |   |   |   |     | • | • | • | • | • |   | • |   |      | • |      | • | •    | • | • |    | •  | • |    | 4  | 2  | L  | لــ | 1  | ط        | را   | شہ  | Ī  | _   | بف  | ر! | تم       |     |         | ول  | ¥,  | ١,  | ل  | ~        | غة  | ال |
|-----|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|------|---|------|---|------|---|---|----|----|---|----|----|----|----|-----|----|----------|------|-----|----|-----|-----|----|----------|-----|---------|-----|-----|-----|----|----------|-----|----|
| ٧٣  |   |   | • |     |   |   |   |   |   |   |   |   | <br> |   |      |   |      |   |   | -  | •  |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         | ط   | ئىر | لا  | ١  | ں        | ىن  | م  |
| ٧٣  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         |     |     |     |    |          |     |    |
| ٧٤  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         |     |     |     |    |          |     |    |
| ٧٤  |   | - |   |     |   |   |   |   |   |   |   | • |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     | ن   | عا |          | ئة  | >       | ئا  | لها | . ز | عة | باء      |     | ال |
| ٧٤  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    | ی   | رءَ | غ  | م        | JI  | 4       | اع  | ــا | ال  | -  | į        |     |    |
| ٧٤  |   | - |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   | <br> |   | <br> |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     | ر  | لمح | 2.  | وس | ال       | ā   | ء       | ۰.  | ال  | -   |    | ب        |     |    |
| ٥٧  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   | <br> |   | <br> |   |   |    |    |   |    | •  |    |    |     |    |          |      |     | ,  | ٤   | بر  | ک  | ١١       | بة  | اء      |     | ال  | -   | _: | <u>-</u> |     |    |
| ٧٧  |   |   |   | ļi. |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   | <br> |   |      |   |   |    |    |   | •  |    | 2  | ع  | L   | لـ | ١.       | اط   | را  | شہ | i,  | ام  | ~~ | أق       | :   | 4       | انح | ك   | ١,  | ل. | ع.       | ú   | 11 |
| ٧٧  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    | ٠   | ير | _        | قہ   |     | یک | ļ   | ية  | اء |          | Jı  | 1       | إد  | ئىر | i   | ۴  |          |     | تة |
| ٧٧  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         |     |     |     |    |          |     |    |
| ٧٧  |   |   |   |     |   |   |   |   |   | • |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     | ٤. | ئبر      | 5   | ط       | را  | ث   | ١.  | -  | ۲        |     |    |
| ٧٧  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   | ļ  | ها | رو | ہو | طه  | è  | ٺ        | نيہ  | _   | ن  | مر  | 4   | اع | سا       | ال  | -       | اط  | ر   | أش  | (  | ·L       |     | jĺ |
| ٧٩  |   |   |   |     | • |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    | Ĺ | s  | بر | i. |    | ال  | 2  | عا       | ـــ  | ال  | ١, | ط   | را  | ش  | ĺ        | : • | ٠       | JL  | اك  | ا . | بل | <b>.</b> | فا  | }1 |
| ۸٠  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     | ŝ  | <u>ئ</u> | Ę   | ي       | ښ   | 31  | ئة  | ع  | - ب      | -   | ١  |
| ۸۲  |   |   |   |     |   |   | • |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     | ž  | Ξ,       | ,   | -<br>بح | الن | ١,  | يت  | مو | ٠.       | -   | ۲  |
| ۸٥  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         |     |     | ح   |    |          |     |    |
| ۸٦  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         |     |     | اء  |    |          |     |    |
| ۸۷  |   |   |   |     |   |   |   | • |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    | نة | J | ۰. | 4  | J١ | ن  | عر  | -  | اء       | غ    | ـــ | ٠, | ١١  | ,   | ال |          | ال  | ٩       | ف   | ما  | i.  | اس | _        | . ( | 9  |
| ۹.  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    | ,        | ئن  | غ       | JI  | ر.  | هو  | ظ  | ٠ -      | . • | ٦  |
| 4 Y | • |   |   |     |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     | _  | <u>و</u> | ثــر | ۰   | J١ | ٠   | مر  | ٠. | تر       | لف  | ١.      | ور  | 8   | ظ   | _  | ١        |     |    |
| ٩٦  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   | نه | ء: | 4 | لم | JI |    | یم | ص   | ر  | ن        | نها  | ء   | ن  | بر  | ن   | ما | ث        | ء   | ل       | قت  | م   | -   | _  | ر        |     |    |
| ٩٨  |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |      |   |      |   |   |    |    |   |    |    |    |    |     |    |          |      |     |    |     |     |    |          |     |         |     |     |     |    |          |     |    |

| 1.4   |   | ٠ | • | • | • | ٠ | • |   |   | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • |   | • |   |   |   | • | • |   | • |   |     | ن   | في | ص   | Ä    | وقع       | ـ مر   | د ـ | )  |   |
|-------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|----|-----|------|-----------|--------|-----|----|---|
| ١٠٥   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| ۱۰۸   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     | ٥   | حر | ال  | ā    | وقع       | ـ مر   | و - | ı  |   |
| 1 • 9 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 111   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| ۱۱۳   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ē | بوة | الن | ļ  | عي  | بد   | ر م       | هو     | ظ   | _  | ٧ |
| 117   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     | ٠  | مر  | الأ  | ار        | ئث     | از  | _  | ٨ |
| 117   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 114   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     | ı   |    | رِك | التر | ل         | قتا    | _   | ١  | • |
| 177   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| ۱۲۸   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 171   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     | ,    | _         |        |     |    |   |
| 141   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| ۱۳۸   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| ۱٤٠   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| ١٤١   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 1 £ £ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 127   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 188   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | - |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 10.   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • |   |   |     |     | -  |     |      | دة 'دة    |        |     |    |   |
| 107   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     | •   |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 100   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      | رة<br>ارب |        |     |    |   |
|       |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      |           |        |     |    |   |
| 109   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      | ارم       |        |     |    |   |
| 17.   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      | هوا       |        |     |    |   |
|       |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |     |      | هو        |        |     |    |   |
| 177   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | : | خة  |     | ٠  | ال  | J    |           | . تــُ | _ ' | ۲۱ | 1 |

| ۲٫ _ کثرة الشح                                        |
|-------------------------------------------------------|
| ۲۰ _ كثرة التجارة ٢٠                                  |
| ٣ ـ كثرة الزلازل٠٠٠ كثرة الزلازل                      |
| ٣ ـ ظهور الخسف والمسخ والقذف١٧٣                       |
| ٣٠ ـ ذهاب الصالحين ٢٠٠                                |
| ٣١ ـ ارتفاع الأسافل                                   |
| ٣١_ أن تكون التحية للمعرفة                            |
| ٣٥ ـ التماس العلم عند الأصاغر ٢٥٠                     |
| ٣٠ ـ ظهور الكاسيات العاريات ١٨٤                       |
| ٣١ ـ صدق رؤيا المؤمن                                  |
| ٣٧ _ كثرة الكتابة وانتشارها                           |
| ٣٩ ـ التهاون بالسنن التي رغب فيها الإسلام             |
| ٠٤ _ انتفاخ الأهلة                                    |
| ع ـ كثرة الكذب وعدم التثبت في نقل الأخبار             |
| 197 ـ كثرة شهادة الزور وكتمان شهادة الحق              |
| ٤٤ ـ كثرة النساء وقلة الرجال ١٩٧                      |
| ؟ ٤ _ كثرة موت الفجأة                                 |
| ع ـ وقوع التناكر بين الناس                            |
| عي                                                    |
| ٤٧ ـ كثرة المطر وقلة النبات ٢٠٣                       |
| د.<br>۲۰۶ ـ حسر الفرات عن جبل من ذهب                  |
| <ul> <li>٢٠٦</li></ul>                                |
| • a ـ تمني الموت من شدة البلاء                        |
| <ul> <li>٢٠٩ ـ كثرة الروم وقتالهم للمسلمين</li> </ul> |
| ٥٠ ـ فتح القسطنطينية٠٠٠ ٢١٤                           |
| ۳۵ ــ خروج القحطاني ۲۱۸ ۲۱۸                           |
|                                                       |

| <b>TT1</b>           | ٤٥ ـ قتال اليهود                             |
|----------------------|----------------------------------------------|
| ن ۲۲۰                | ٥٥ ـ نفي المدينة لشرارها ثم خرابها أخر الزما |
|                      | ٥٦ ـ بعث الريح الطيبة لقبض أرواح المؤمنين    |
| YT1                  | ٧٥ ـ استحلال البيت الحرام وهدم الكعبة .      |
| اط الساعة الكبرى     | الباب الثاني: أشرا                           |
| 779                  | تمهید                                        |
| 779                  | أولاً: ترتيب أشراط الساعة الكبرى             |
| TT4                  |                                              |
| Y £ 9                | الفصل الأول: المهدي                          |
| Y£4                  | اسمه وصفته                                   |
| Yo                   | مكان خروجه                                   |
| YOY                  | الأدلة من السنة على ظهوره                    |
| ما يتعلق بالمهدي ٢٥٧ | بعض ما ورد في الصحيحين من الأحاديث في        |
| Yo4                  | تواتر أحاديث المهدي                          |
| Y7Y                  | العلماء الذين صنفوا كتباً في المهدي          |
| <b>*10</b>           | المنكرون لأحاديث المهدي والرد عليهم          |
| جواب عنه ۲۷۱         | حديث: «لا مهدي إلا عيسى بن مريم»، وال        |
| YV0                  | الفصل الثاني: المسيع الدجال                  |
| TV0                  | معنى المسيح                                  |
| <b>***</b>           | معنى الدجال                                  |
| TVV                  | صفة الدجال والأحاديث الواردة في ذلك          |
| 444                  | هل الدجال حيُّ ؟                             |
| 444                  | ابن صياد                                     |
| YAY                  | اسمه                                         |

| 440         |    |   | • | <br> |   |   |      | <br> | • |   |   |   | • |   |   |     |     | ٠.  |      |     |    | •               |     | ٠.          | •    |     | •        |     |      |      | •    | ٩           | حوا         | -Í   |    |
|-------------|----|---|---|------|---|---|------|------|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|-----|------|-----|----|-----------------|-----|-------------|------|-----|----------|-----|------|------|------|-------------|-------------|------|----|
| ۲۸٦         |    |   |   | <br> |   |   | ٠, ٠ | <br> |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     | ٩        | ۽ ا | رسي  | ي    | النب | ان          | ئح          | •1   |    |
| 217         |    |   |   |      |   |   |      | <br> |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     |          | •   |      |      |      |             | فاته        | وا   |    |
| 244         |    |   |   |      |   |   |      | <br> |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    | ?               | کبر | ¥!          | ل    | جا  | لد       | ر ا | هر   | ياد  | ص    | بن          | ىل          | A    |    |
| 191         |    |   |   |      |   |   |      | <br> |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     | د           | سيا  | 0   | بن       | ١,  | في   | ماء  | مله  | , ال        | فوال        | Í    |    |
| 4 • \$      |    |   |   |      |   |   |      | <br> |   |   |   |   | • |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             | فة   | نوا | <u>`</u> | ¥   | بقة  | حق   | اد - | صيا         | بن ا        | ١    |    |
| ۴۰۸         |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     |          | ·   | جال  | ــــ | ع ال | رو <u>-</u> | <u>.</u> خ  | کار  | ۵  |
| 4.4         |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     |          |     |      | _    |      |             | بال         |      |    |
| ۲۱۱         | •  |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      | •   |    |                 |     |             |      |     |          |     |      |      | J    | جا.         | الد         | باع  | أز |
| ٣١٣         |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     | •   |     |      | •   |    |                 |     |             |      |     |          |     |      |      | ,    | جال         | الد         | نة   | فت |
| 410         |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     | ال          | ج    | لد  | را       | 4   | ظ    | ي    | نکر  | ے م         | علو         | رد   | ال |
| 414         | •  |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     | •           | 4    | بقي | حقب      | - , | موه  | ا .  | جال  | الد         | ف           | وار  | ÷  |
| 410         |    |   |   |      |   | • |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     |          | عال | دج   | . ال | فتنة | ن ۱         | ية م        | وقا  | ال |
| ۲۳.         |    |   |   |      |   |   |      |      | • | • |   | • |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     | ٠        | رآن | القر | ڀ    | . فح | جاز         | الد         | کر   | ذ  |
| 444         | ٠. | • |   |      |   | • |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     | ٠    |     | •  |                 |     |             | •    |     |          | ٠.  |      |      | بال  | دج          | <u>؛</u> ال | אל   | A  |
| ۲۲۷         |    | • |   |      |   |   |      |      | • |   |   |   |   | • | • |     |     |     | ٢    | X   |    | <b>i</b> i .    | ليه | 2           | ى    |     | , ء      | وز  | نز   | : •  | لث   | الثا        | ﯩﻞ          | فم   | Ji |
| ***         | ٠. |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     | ולי      | ۰   | ، ال | ىليە | ے ء  | <u></u>     | ء ع         | سفة  | 0  |
| ٣٤٠         |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     | •           |      |     | ۴        | للا | ال   | يه   | عل   | وله         | ، نز        | بىفة | 0  |
| 457         | ٠. |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             |      |     | (        | K   | لسا  | 1 4  | علي  | له          | نزو         | دلة  | أد |
| T { Y       |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    | ٢               | ۳.  | کر          | , ال | آن  | لقر      | ا ا | مر   | وله  | نزو  | دلة         | 1_          | Í    |    |
| 717         |    |   |   |      | • |   |      |      |   |   | • |   |   |   |   |     |     |     |      | •   | ē  | <del>ه</del> را | ط   | الم         | نة   |     | , ال     | مز  | له ا | ز و  | لة   | . أد        | ب .         | ,    |    |
| <b>r</b> £A |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     | ٥   | إتر | متو  | ٠,  | K  |                 | 31  | ليه         | 2    | ى   |          | , ء | ول   | نز   | في   | ث           | بادي        | ز-   | lı |
| 700         | ٠. | ٠ |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     | یره | ė   | ڼ    | دو  | ٢  | X               | لـ  | ۱           | ملي  | ٠,  | سو       | عيد | ل ء  | زو   | ن ن  | ة مر        | کما         | ے    | 11 |
| <b>*</b> 0A |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 | ?   | <b>&gt;</b> | ۰    | ١.  | لميه     | c   | سی   | عيــ | م -  | حک          | ا يا        | ماذ  | ب  |
| <b>۲7</b> ١ |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   | ۲ | بلا | لـ  | 1 4 | ىليا | ، ء | ده | عه              | ٠,  | في          | ت    | کار | لبر      | ر ا | هود  | وظ   | ن ا  | لأم         | بار         | نتث  | ;1 |
| 774         |    |   |   |      |   |   |      |      |   |   |   |   |   |   |   |     |     |     |      |     |    |                 |     |             | 4    | فاة | • •      | ٠.  | وله  | ن:   | هد   | ئەر         | ىقا         | لدة  | م  |

| 470         | • |   | • |   | • |   |   |   | •  | • | •    |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    | •   | ج.         | جو   | ما         | و        | ج                                            | جو       | يأ.  | :   | ابع          | الرا | ل    | صا   | الف |
|-------------|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|------|---|---|----|---|----|-----|----|----|----|----|-----|----|----|-----|------------|------|------------|----------|----------------------------------------------|----------|------|-----|--------------|------|------|------|-----|
| 470         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          |                                              |          |      |     |              |      | ~    | له   | أص  |
| <b>*</b> 7A |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    | •  |     |            | •    |            |          |                                              |          |      |     |              |      | -م   | غته  | صأ  |
| 419         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      | 7          | و-       | أج                                           | وم       | ج.   | حو  | یاً۔         | وج   | حوا  | - 4  | أدل |
| ٣٧٠         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   | •  |     |    |    |    |    |     |    |    |     | ٩          | ري   | ک,         | 31       | آن                                           | قر<br>قر | ِ ال | بن  | ة ،          | ذدا  | 11.  | ١.   |     |
| 441         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    | • |    |     |    |    |    |    |     |    |    | ē   | هر         | مط   | ال         | ā        | <u>.                                    </u> | ال       | ىن   | ه م | ٔدل          | , וע | _ 、  | ب    |     |
| 440         |   |   |   |   | • |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          |                                              | 2        | نوج  | أج  | وم           | وج   | أجر  | ۔ یا | سد  |
| ۳۸۱         |   |   |   |   |   |   | • | • | •  |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     | ā  | ל: | لثا | H .        | ُت   | وفا        | <b>,</b> | ż                                            | ال       | : ,  | سر  | عام          | الن  | ل    | ص.   | الف |
| 441         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          |                                              |          | į    |     | سف           | خ    | ال   | نی   | مع  |
| 441         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   | ت  | يار | وف | فس | ل  | ۱  | ذ   | A  | ور | 4   | ظ          | ی    | عا         | رة       | لهر                                          | مم       | ال   | نة  | السا         | ن ا  | ، مر | دلة  | الأ |
| <b>T</b>    |   |   | • |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      | ٠          | فار      | ٠                                            | خـ       | ال   | ٥.  | هذ           | ت    | قع   | ل و  | هر  |
| ***         |   |   |   | • |   | • | • |   |    |   | •    |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      | ن          | حا       | د-ٰ                                          | اذ       | ;    | سر  | ساد          | الد  | ىل   | م.   | الف |
| 444         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          |                                              |          |      |     |              | ورد  | ظه   | ā    | أدا |
| 444         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     | ۴          | ري   | لک         | Ι.       | آن                                           | لقر      | ii , | مز  | لة           | لأد  | ۱_   | į    |     |
| ۲۸۸         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    | •  | رة  | لهر        | مه   | ال         | نة       | ·                                            | ال       | ىن   | • 4 | : <b>د</b> ل | ١.   | _ <  | ب    |     |
| ۲۹۱         | • |   |   |   |   | • |   |   |    | • | <br> |   |   |    |   |    | -   |    |    | Ч  | بو | غر  | م. | ڹ  | , م | س          | ٠.   | لد         | 1        | رع                                           | طلو      | • :  | ٥   | ساب          | ال   | ىل   | ىص   | الف |
| ۲۹۱         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   | <br> |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          |                                              | ك        | ذا   | نع  | ، وأ         | ىلى  | ء ء  | دل   | וצ  |
| ۲۹۱         |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   | <br> |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     | ٠          | ئري  | لك         | ١,       | أز                                           | لقر      | ن ا  | مر  | لة           | لأد  | ۱_   | Í    |     |
| <b>19</b> Y |   | • |   |   |   |   |   |   |    |   | <br> |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    | رة  | له         | 20   | ال         | نة       |                                              | ١,       | مز   | ء م | د د          | ۱۱_  | ٠ -  | ب    |     |
| <b>"9 £</b> |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   | ں    |   | ۔ | لث | 1 | ود | ج   |    | ب  | فح |    | . ذ | بي | ί, | ث   | دي         | ~    | ه ا        | رد       | _ `                                          | فح       | صا   | رو  | يد           | رشہ  | بة   | اقت  | من  |
| <b>*</b> ¶V |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   | L | به | ر | بغ |     | مر | ب  | ,  | ۰. | الث | ع  | و  | طلا | <b>,</b> J | بعا  | ۽ آ        | وب       | الت                                          | ز و      | ساز  | یہ  | الإ          | ول   | قب   | دم   | عا  |
| ٤٠٣         | • |   |   | • | • |   |   |   | ٠. |   |      | - |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          | ابة                                          | لدا      | 1    | ن : | ئامر         | ال   | ىل   | نص   | ال  |
| ۲۰          |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     |            |      |            |          |                                              |          |      |     | ها           | ہور  | ظه   | لة   | أد  |
| ٠٣          |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |      |   |   |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |    |     | _م         | کر ی | <b>S</b> J | ا ا      | آر                                           | القر     | ١.   | مر  |              | الأد |      |      |     |

| ب ـ الأدلة من السنة المطهرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| من أي الدواب دابة الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مكان خروج الدابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عمل الدابة في الدابة الد |
| الفصل التاسع: النار التي تحشر الناس 819                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مكان خروجها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| كيفية حشرها للناس كيفية حشرها للناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| أرض المحشر المحشر أرض المحشر أرض المحشر المحشر المحشر المحشر المحشر المحشر المحشر المحشر المحسر المحس |
| هذا الحشر في الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الخاتمةالخاتمة الخاتمة على الناب المعالمة  |
| الفهارس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فهرس الأيات القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| فهرس الأحاديث النبوية والآثار 8.8.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| فهرس الأعلام المترجم لهم ١٩٥٨ ١٩٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| فهرس المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| فهرس الموضوعات ٤٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |